



# مراجع لشائعات مصر الاميرية من احمد فخرى إلى انكسه

مراجع لشائعات مصر الاميرية من احمد فخرى إلى انكسه

١٩٦٤ - ١٨٩٨

دار الأاعنة مطبعة

١٩٩٨-١٩٧٤  
كتاب طبع في مصر  
عن دار الأعنة

مراجعة تاريخ مصر الإسلامية من العجمة لفترة إلى الحركة

١٩٩٨ - ١٩٧٤

أنور البخشندى

دار الأعنة

## آفاق البحث

### صفحة

|                                                                    |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| مدخل إلى البحث . . . . .                                           | ٠   |
| الباب الأول : من التبعية إلى اليقظة . . . . .                      | ١٧  |
| الفصل الأول : نفوذ التغريب بعد مرور ما تأثر على الاحتلال . . . . . | ١٩  |
| د. الثاني : أهداف الحملة الفرنسية . . . . .                        | ٢٧  |
| د. الثالث : محمد علي : تغريب النظم والقوانين . . . . .             | ٣٢  |
| د. الرابع : إسماعيل قنطرة إلى الاحتلال . . . . .                   | ٣٩  |
| د. الخامس : جمال الدين وإسماعيل . . . . .                          | ٤٢  |
| د. السادس : مواجهة الاحتلال البريطاني . . . . .                    | ٥٣  |
| د. السابع : سعد زغلول : رائد التحول نحو التغريب . . . . .          | ٥٩  |
| سعد زغلول وطه حسين . . . . .                                       | ٦٤  |
| د. الثامن : التبعية بعد الحرب العالمية الأولى . . . . .            | ٦٧  |
| د. التاسع : الخروج من التبعية . . . . .                            | ٧٣  |
| الباب الثاني : من السكمة إلى الأصالة . . . . .                     | ٧٩  |
| الفصل الأول : تاريخ مصر السياسي . . . . .                          | ٨٠  |
| د. الثاني : تغريب مصر . . . . .                                    | ٩٢  |
| د. الثالث : السكمة والسبعين ضد التيار . . . . .                    | ١٠١ |
| د. الرابع : السكمة تحول حقيقي نحو الأصالة . . . . .                | ١١١ |
| الباب الثالث : تزيف حقائق الإسلام . . . . .                        | ١٢١ |
| الفصل الأول : إزالة العيز الإسلامي المخاص . . . . .                | ١٢٤ |
| د. الثاني : تزيف حقائق الإسلام . . . . .                           | ١٣٠ |
| د. الثالث : قضايا الاستشراق . . . . .                              | ١٣٦ |
| د. الرابع : المدرسة والمناهج التعليمية . . . . .                   | ١٤٣ |
| د. الخامس : الجامعات وتبعية المناهج التعليمية . . . . .            | ١٤٨ |
| د. السادس : تغريب الأزهر . . . . .                                 | ١٩٣ |

|     |                                                                  |                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ١٩٩ | د                                                                | السابع : مدرسة الترفيه والتسلية . . . . .      |
| ١٧٥ | د                                                                | الثامن : مـ درسة الصحافة . . . . .             |
| ١٨٩ | الباب الرابع : تمزيق الوحدة الإسلامية . . . . .                  |                                                |
| ١٩١ | الفصل الأول : المؤامرة على الوحدة الإسلامية . . . . .            |                                                |
| ٢٠٥ | د                                                                | الثاني : تأمر دول الغرب على الإسلام . . . . .  |
| ١١٩ | الباب الخامس : تدمير المجتمع الإسلامي . . . . .                  |                                                |
| ٢٢١ | الفصل الأول : فساد المجتمع . . . . .                             |                                                |
| ٢٣٠ | د                                                                | الثاني : المؤامرة على المرأة المسلمة . . . . . |
| ٢٤٠ | د                                                                | الثالث : إحتواء الأجيال الجديدة . . . . .      |
| ٢٤٩ | الباب السادس : القانون الوضعي والاقتصاد الربوي . . . . .         |                                                |
| ٢٥١ | الفصل الأول : تاريخ القانون الوضعي . . . . .                     |                                                |
| ٢٦٠ | د                                                                | الثاني : ما يؤخذ على القانون الوضعي . . . . .  |
| ٢٦٦ | د                                                                | الثالث : عقبات في طريق التطبيق . . . . .       |
| ٢٦٩ | د                                                                | الرابع : مؤامرة نفوذ الإسلام . . . . .         |
| ٢٨٢ | د                                                                | الخامس : الاقتصاد الربوي . . . . .             |
| ٢٩٨ | الباب السابع : تحديات في وجه الثقافة العربية الإسلامية . . . . . |                                                |
| ٣٠٧ | الثقافة - ٣٠٣                                                    | الادب - اللغة . . . . .                        |
| ٣١٥ | التاريخ - ٣٠٩                                                    | العلم - الفلسفة . . . . .                      |
| ٣١٨ | الفن . . . . .                                                   |                                                |
| ٣٢١ | الباب الثامن : إلتحام العقبات . . . . .                          |                                                |
| ٣٢٩ | أولاً : أخطاء مناهج التعليم . . . . .                            |                                                |
| ٣٣٢ | ثانياً : التحديث في إطار الأصالة . . . . .                       |                                                |
| ٣٣٧ | ثالثاً : الإسلام قوة عالمية . . . . .                            |                                                |
| ٣٤٣ | رابعاً : الغرب يكتشف الإسلام . . . . .                           |                                                |
| ٣٤٩ | خامساً : ذاتية الإسلام وتميز الشخصية الإسلامية . . . . .         |                                                |

## مدخل إلى البحث

هل الكاتب المسلم إصناده الطريق أمام الأمة الإسلامية لتعرف واجها ومسئوليتها إزاء ربنا الخالق العظيم ، إيماناً به وجهاداً في سبيل إعلام كل منه وتحرير آلا للكملة من تلك الغواشى والعواصف والسموم التي تحاول قوى التغريب والغزو الثقافي أن تملاً بها جو الفكر الإسلامي حتى تحول دون الرؤية الحقيقة ، ودون الإيمان الصادق بأن هذا الدين هو الحق الذي أضاء البشرية الطريق إلى معرفة أهدافها وغاياتها ويكشف لها مسئولياتها الفردية والخليقية والجماعية ، وهو اليوم مطمح أمل الأمم في كل القارات الحسن بعد أن تهاوت الحضارة الغربية وعجزت الأيديولوجيات خلال القرون الخمس الماضية عن أن تتحقق لها الأمان أو السلام أو مطامح الروح .

ولعل من أخطر القضايا التي تطرحها قوى التغريب والصهيونية اليوم في أفق الإسلام : محاربة تبييع مفهوم الإسلام الأصيل وصهره مع الأديان في بوتقة واحدة .

وقد جاء كاشفاً ومصححاً لما وقعت فيه الأمة من إنحرافات عن دين الله الحق ، ولذلك تطلع علماء الغرب إلى الإسلام في أعظم ظاهرة في مطالع القرن الخامس عشر بوصفه منقذاً للحضارة المعاصرة والمجتمعات المعاصرة فأنه وسيلة الإنقاذ الوحيدة من التردí في المزيمة والتدمير الذي وقع بالحضارات الرومانية والفارسية والفرعونية .

ولقد مر اليوم على الاحتلال البريطاني مصر مائة عام ( أي فرن كامل من الزمان ) يوازي القرن الرابع عشر المجري تماماً حيث جرت المحاولة في مراحلها المختلفة لتغريب هذه الأمة وفصلها عن عقيدتها وقيمها ومقوماتها ، وهي محاولة بدأت منذ الحملة الفرنسية ووصلت غايتها بالاحتلال البريطاني وذلك

الخطط الذى رسم كروم والذى سار عليه خلفاؤه ، ولقد كانت هذه السنوات  
عبارة عن صراع دائم متصل بين الاصلية والتغريب ، وبين فرض أسلوب  
العيش الغربى ورفض هذا الاسلوب ، وبين الادعاء بأن قبول تجربة الغرب  
السياسية والاجتماعية هو المقى للأمة الاسلامية من التحالف ، وقد تبين فساد  
ذلك كله وعجز معطيات اليمالية الغربية والماركسية الشيوعية عن إعطاء النفس  
الاسلامية التي تشكلت خلال أربع عشر قرنا في محيط الاسلام والقرآن ، عجزت  
هذه الابدوجيات عن إعطائهما أشواها ومطامحها ، وإن كانت قد استطاعت  
التأثير في عاداتهما وأخلاقهما وإعراقتها ، ولكن نكسة ١٩٦٧ هـ وجدان  
الأمة هرآ شديداً وكشفت الحقيقة التي لا مناص منها وإنه لا سبيل لهذه  
الأمة في بناء وجودها وتشكيل مجتمعتها واستئناف حضارتها إلا عن طريق  
واحد : هو طريق منهج الله وحكم القرآن وقد نشأت منذ ذلك الوقت وإلى  
اليوم ظاهرة حقيقة لا سبيل إلى تجاوزها هي : (الصحوة الاسلامية) .

وغير العالم الاسلامي اليوم بمرحلة حاسمة من تاريخه الطويل ، ونخشى أن  
يكون هناك تسليم لفاهيم الخضوع والقبول بالعناصر الغربية في قلب الأمة  
الاسلامية تحت ضغط القوى المسيطرة أو استسلاماً للترف والمناجاة المادي  
البعير (البيضاء) يق نكاب . وربما كانت هناك محاولات لاحتواء الصحوة الاسلامية  
بمحاربة وبذلة ية حزب خرج من مرحلة (البيضة) إلى مرحلة  
(النهضة) وأخطر ما في ذلك أن به من الأعداد والhammad والمرابطة في الثغور ،  
القول بمعطيات الغرب في مهنة التحلل والترف والانحلال التي تقاد  
نحطها من كل طريق ، وخاصة طریق المسرح والتلفاز والكتب الرخيصة  
والقصص وأدایث السهرة ، والغرائب وقصر الحب والهیام مما يضعف  
القدرة على الحصانة والمقاومة ، وربما يؤدي إلى انحراف المسلمين عن الطريق  
الصحيح : طريق الأسرة وبناء المجتمع . وحماية المرأة وسلامة الأجيال ،  
كذلك فإن الخطير قائم مما يخشى أن يكون التفتح على جميع المعارف والمذاهب  
(دون تعرف لموقف الاسلام منها) مما يجعلنا نقلل من شأن قيمتنا الأساسية  
وبيان الحدود التي أقامها الله تبارك وتعالى ، وتلك الضوابط التي بثها بینا

الإسلام لغاية شخصيتها الفردية والجماعية ، مما يؤدي إلى الاستسلام لأنحراف حضارة منواره . ولما كان الإسلام هو القوة الوحيدة التي لها قدرة التعبئة وقمع الخطر ولحظة المصير ، وهو الذي يجمع القلوب حين يهدى الأمم الاجتياح والزوال ، فإن من أهداف النفوذ الأجنبي أن تطوي هذه الصفحة ، إذ أنه قد أطعن سراراً عن رغبته في نوع فتيل أذين عن أرض الإسلام ليحوّلها إلى قطعة من الحديد الممردة التي لا فعل لها ولا أثر ، ويصبح معها المسلم أجنبياً في أرض بلا هويه ولا بطافة ، مما يؤدي إلى نسف « الوحدة الإسلامية » ، من جذورها وخلع المسلمين من فسيهم وإنتقامهم ونار يخيمهم .

فقد انفتقت جهود القوى الأجنبية على ضرب الوحدة الإسلامية وتفتيت تمكّن المسلمين إلى شظايا صغيرة ، بما يمكن للقوى الفاسدة من السيطرة والتحكم .

ولقد كان التجمع الإسلامي دائماً إنسانياً للسلام والحق وللدفاع عن الشخصية الإسلامية وإبراز ملامحها وليس للغزو أو الفتح أو العدوان .

لقد احتوت تلك الفكرة الخطيرة على مؤامرات متعددة :

١ - ضرب الوحدة الإسلامية وفرضت القوميات والإقليميات .

٢ - ضرب الشريعة الإسلامية وفرض القانون الوضعي :

٣ - ضرب اللغة العربية الفصحى وفرض اللغات الأجنبية والعاميات .

٤ - ضرب مفهوم الم jihad :

٥ - ضرب مفهوم الاقتصاد الإسلامي وفرض الاقتصاد الربوى .

وكان أخطر ذلك كله التفرقة بين الاستهدا و بين التبعية الثقافية ، فقد كان كتاب مصر يهاجمون النفوذ الأجنبي في نفس الوقت الذي كانوا يشيدون فيه بالثقافات الغربية والحضارة الغربية ويعطون ولائهم لما ورثتهم لذاهم .

ولتكن ظهور النقطة الاسلامية وقيام مفهوم أصيل لمواجهة الاحداث يستمد قوته ومصادره من الإسلام مرة أخرى بعد أن سجّلت هذه المفاهيم ونهاوت ، كان عاملا خطيرا في مواجهة المدرسة العلمانية التغريبية التي أنشأها النفوذ الأجنبي وقادها لطفي السيد وسعد زغلول ، والتي عملت على تحويل مفهوم الإسلام إلى دين عبادة ومسجد ، ومحجّب مفهومه الأصيل بوصفه نظام مجتمع ومنهج حياة ، وله أيدلوجيته الكاملة في مجال السياسة والاقتصاد والاجتماع وال التربية مستمدّة من القرآن الكريم على النحو الذي طبقها المسلمون والذي كان قائما حتى ما قبل الاحتلال البريطاني الذي أوقف تطبيق الشريعة الإسلامية وأقام المحاكم المختلطة والأهلية على أساس القانون الوضعي .

وكان سقوط الخلافة الاسلامية ١٩٢٤ علامة على اليقظة كما كان سقوط القدس في نكسة ١٩٦٧ علامة على الصحوة .

ولقد اتسع نطاق الدعوه الاسلاميه وكان عليها أن تقدم منهجه في التعليم والصحافة والثقافة ، غير أن المعوقات التي قادها النفوذ الأجنبي مازالت توخر هذه الخطوة ، وما يزال يسمع اليوم رأي المنهج الغربي الليبرالي ورأي المنهج الماركسي الاشتراكي في مختلف الامور ، دون أن يسمع رأي المنهج الغربي الذي هو صاحب الحق الاول في أرضه وبلاده .

ولكن نكسة ١٩٦٧ بترت طاقات جديدته فاستعملت دعوة « العودة إلى الله » ، وخطّت الامة الاسلامية خطوات نحو تبني الشريعة الاسلامية وعدلت المسارoir في العديد من البلاد العربية والاسلامية ليكون الشريعة الاسلامية هي المصدر الاساسي للقانون .

وهي خطوة جاءت في ظلال الصحوة الاسلامية التي لا يتوقف طلبها عند تطبيق الشريعة ، ولتكنها تأمل في أن ينتظم الاسلام المجتمع كله ، في كل شئونه وأموره ، بما يؤدي إلى إمتلاك الامة الاسلامية لازاداتها وإقامة مجتمعها وتبلیغ رسالتها للعالمين .

ويبيّن بعد ذلك على المسلمين أن يتعلّموا من عبرة التاريخ البشري ،

وليس في التاريخ البشري إلا تجربة واحدة مستمرة على مدى الأجيال : تلك هي التجربة التي تبارك وتعال ( أو الأعراض عنه ) فالمجتمعات التي قامت حضارتها وانسعت ونمت ، هي المجتمعات التي قامت على أساس الأذعان لإرادة الله تبارك وتعال والإيمان به فإذا أعرضت المجتمعات عن أمر الله أصابتها سنة الإزالة والإبادة ، ومن ثم تحطمت الحضارات البادحة واحدة بعد أخرى لأنها فسدت حين انحرفت عن سنن الحق إلى الترف والفساد والزنا والاباحية والبغاء ، هنالك كان هلاكمـ وهذه هي عبارة التاريخ قائمة بالحضارة التي نعيشها اليوم ، فالمسلمون مطالبون بالثباتـ « إن الله الحق والسير على طريقه المستقيم وتحرير مجتمعهم من المؤامل الضاغطة التي تفرضها القوى الاستعمارية واليهودية والشيوعية لاحتواء عالم الإسلام والحقيقة دون تمييزه وتفرده بذاته الخاصة ورسالته العالمية وبذلك يسقط في أنون التبعية والاحتواء وينهار مع هذه الحضارة حين تنهار .

وليس غريباً على المسلمين ما يرون به الآن من أزمات تشتد كلما زاد الوعي ، فإن الإسلام لم يترك منذ السنوات الأولى من تاريخه و شأنه ، ولكنه واجه كثيراً من التحديات الروحية والسياسية والثقافية من الغرب ، وكان على الإسلام أن يناضل ويكافح ويخوض المعارك وقد أفلح في أن يصد أمام الغزو والاستعمار الأوروبي إلى المناطق التي يسود فيها ولكن الإسلام لم يكتف بالدفاع عن نفسه خلال ذلك كله ، بل أخذ المبادرة في مواجهة الهجوم واستطاع في خلال القرن الرابع عشر أن يكشف زيف التغريب والاستشراق والغزو الثقافي وأن يؤكد أن منهجه أعظم المناهج ، وأعلن أننا أمّة واغية فطنة غير خادعة ولا مخدوعة ، تستفيد من تجارب الآخرين ، وتصيرها في بوقته فكرها ولا تخراج بها عن جوهر أصالتها وأمامنا تجربة العلمانية التي ابتدئها الغرب في مجتمعه وقد فسدت وفشلـ وحطمت السكين النفسي الإنساني للفرد والمجتمع ، والتفكير القومي وقد تزهـل بعد أن أحجمـت إمكاناته بعد أن استملـ ، وبأن عواره ، وتكتشف فساد نظرية الوحدة البشرية .

وتبيـن أن لكل أمـة خصائص خاصة غير خصائصـ العامة تستمد منها منهاجـها

وأشراطها الروحية وتختلف بها عن الأمة الأخرى ، وتشير بها وفي مقدمتها العقيدة وأن خصائص الأمة الإسلامية تختلف عن الأمة والنظرية المادية في مسألة التوحيد والعلاقة بين الرجل والمرأة والتعامل الاقتصادي ، وفي الآمس :

ليست الديمقراطية الغربية هي الشورى الإسلامية .

وليس الاشتراكية هي العدل الاجتماعي .

ولا بد من تحديد مصطلحات كثيرة :

(أولا) : الأمة الإسلامية : حيث يفرد الإسلام بمفهوم أصيل للأمة الإسلامية ، حيث يرتكز مفهوم الأمة في الحضارات المختلفة على أسس جغرافية ومنها الأسس القومية ، وفي كل الأحوال يرتكز مفهوم الأمة في الحضارات الأوربية على فكرة المولد كما يفهم من استقامة كلمة ( نين ) بمفهوم الأمة في الحضارات الأخرى بدور حول المنتج أو الأصل البيولوجي أو الأمومة والولادة .

أما مفهوم الأمة في الإسلام فهو مفهوم فكري ضيق وجذري عقائدي ، أي أن الأمة الإسلامية يدور كيانها حول الهيكل الفكري والعقائدي للإسلام وينأس ذلك النظام ، فالتبليغ أو الدعوة الإسلامية هو وسيلة تكوين الأمة الإسلامية فلا بد من إقامة الإعلام الإسلامي على أسس عقائدية وحضارية .

وفي ثلات أمور يجب أن تقوم الأمة الإسلامية :

- ١ - النظام الإسلامي الاقتصادي والسياسي .
- ٢ - النظام الإسلامي في التعليم والتربيـة .
- ٣ - النظام الإسلامي في العلاقات الاجتماعية ومنها مسؤولية المرأة في بناء الأسرة والطفل .

فقد تشرهت مفاهيم المجتمعات الإسلامية في هذه القضايا الثلاث باستيراد المنظم الأجنبية ، مما كان له أثره في تأخير النهضة وما قام عقبة في وجهها .

(ثانياً) الاصالة د: إن مصطلح الاصالة يقتضى المفهوم الصحيح للإسلام ورسالته الشاملة للحياة وإحياء الروح الإسلامية الحقيقة في النفوس وحملها على استكشاف ذاتها وتعلقها بالاصول وترويضها على رفض كل سيطرة أجنبية تفرض سلطتها بالقوة أو ثقايتها عن طريق الحيلة والاستدراج حيث إن مبادئ الإسلام لا ترضي للمؤمن أن يكون ذيلاً لغيره في إفكاره وسلوكه فعمرقة الذات وفهم الواقع هما واجب الفكر الإسلامي المعاصر.

(ثالثاً) : مصطلح الحرية : والحرية في المجتمع الإسلامي هي حرية مضبوطة لا تحمل حراماً ولا تحرم حلالاً ، والحرية في المجتمع المسلم تضمن للفرد عدم الاعتداء على ماله وجسمه ونفسه وعرضه ، وإقامة الضوابط التي تحفظ هذه الحريات وهي تمثل في القسم بالقيم والأخلاق التي أقامها الإسلام وخوف الله ( تبارك وتعالى ) وبقواه وأقامة الحدود .

وَالإِيمَانُ بِأَنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى هُوَ مَالِكُ الْكَوْنِ وَالْإِنْسَانِ وَإِنَّ لِلْإِسْلَامِ  
سُمْوَلِيَّةٌ فُرْدَيَّةٌ وَالْتَّزَامُ أَخْلَاقِيَاً ( وَإِنَّ هَذَا صِرَاطًا مُسْتَقِيَّا فَانْبُعُوهُ وَلَا تَبْعُدُوهُ  
الصِّرَاطَ ) .

(رابعاً) : الإيمان الصادق بأن للإسلام مقاييسه الخاصة ومعاييره والزمانه فهو صالح لذاته وليس صالحاً لأنه مــوافق للديمقراطية أو للاشتراكية أو للرأسمالية أو لأن فيه حرية فردية أو لأن فيه مصلحة الجماعة أو لأن فيه كذا وكذا إلى غير ذلك من المفاهيم المتشابهة مع مذاهب أخرى ، أن للإسلام مقاييسه في الخير والشر والحق والباطل ، وهي مقاييس مستمدـة من مصدر رباني إلهي أعظم ، فوق كل المصادر؛ ومن هنا فقد تميز بالخلود والمرونة والقدرة على العطاء في مختلف البيئات والمصادر ، وهي التي أفضـم بها المسلمين في مختلف مراحل حياتهم وتاريخهم ، وعادوا

الىها في الأزمات والملمات ففتحت لهم أبواب النصر والتكتين ، ونحن اليوم لا نجد غيرها منطلقاً لأمتنا بعد تجربة مع الأيديولوجيات البشرية التي استمرت أكثر من مائة عام أو تزيد .

(خامساً) : إن واقع المسلمين اليوم ليس حجة على الإسلام ذلك إن واقع المسلمين اليوم هو حصاد الاستهباـد والاستهـار وما صرـع على الأمة الإسلامية من دعـور مسمـومة ، فالاستهـار لم يترك المسلمين يعيشـون واقـعهم الحـقـيقـي بل ضـرب وحدـتهم السـكـبـرـى وقسـمـهم إلـى قـومـيـات وطـوـافـنـ وآحـيـاـبـنـهم العـنـصـرـيـةـ والـشـعـوبـيـةـ وزـينـ لهم الرـجـوعـ إلـى حـضـارـاتـ ماـقـبـلـ الإـسـلامـ أمـهـانـاـ فـيـ أـبـقـامـ بـعـقـبـينـ وـمـتـخـلـفـيـنـ وـصـرـفـاـ لـهـمـ عنـ الدـخـولـ فـيـ تـجـمـعـ إـسـلـامـ فـإـلـاسـلامـ فـيـ الـحـقـيقـةـ الـيـوـمـ عـجـيـبـ بـالـمـسـلـمـيـنـ وإنـ إـصـدـارـ أـىـ عـلـىـ إـسـلامـ مـنـ خـلـالـ وـاقـعـ الـمـسـلـمـيـنـ لـيـسـ سـلـيـاـ وـالـوـاقـعـ أـنـ هـنـاكـ منـهـجـ إـسـلامـ الـأـصـيـلـ وـهـنـاكـ النـطـيـقـ ، أـمـاـ منـهـجـ إـسـلامـ فـهـوـ الـذـىـ لـاـ يـأـيـهـ الـبـاطـلـ مـنـ بـيـنـ يـدـيهـ وـلـاـ مـنـ خـلـفـهـ ، أـمـاـ وـاقـعـ الـمـسـلـمـيـنـ خـلـالـ التـارـيـخـ فـهـوـ بـيـنـ التـجـربـةـ وـالـخـطاـءـ وـهـوـ لـيـسـ حـجـةـ عـلـىـ إـسـلامـ وـلـكـنـهـ حـجـةـ عـلـىـ الـمـسـلـمـيـنـ .

(سادساً) : كان لا سـتـشـارـهـ المـفـاهـيمـ الـمـادـيـهـ وـالـمـارـكـسـيـهـ أـنـ يـهـيدـ فـيـ بـرـوزـ ظـاهـرـهـ ، التـقـابـقـ الـمـادـيـ وـالـطـمـوحـ إلـىـ إـقـنـاصـ الـمـالـ مـنـ أـىـ طـرـيـقـ دونـ اعتـبارـ لـأـىـ مـقـومـاتـ أـخـلـاقـيـةـ أـوـ دـيـنـيـةـ وـبـرـوزـ ذـلـكـ التـنـافـسـ حـوـلـ الـوـلـاـهـ وـالـنـفـاقـ لـذـوـيـ التـفـوـذـ لـاـ تـهـابـ أـكـبـرـ قـدـرـ مـنـ الـطـامـحـ الـمـادـيـهـ وـغـلـبـهـ مـظـهـرـيـةـ الـتـرـفـ وـالـإـسـرافـ وـاـخـتـفـاءـ طـوـابـعـ الـقـنـاعـةـ وـالـاقـتـاءـ وـالـاسـتـغـافـ عنـ الـحـرـامـ وـإـنـ الصـدـقـاتـ لـلـفـقـرـاءـ وـالـمـعـوزـيـنـ .

سابعاً : هناك أسلوبـانـ لـمـواجهـهـ الغـزوـ الفـكـرىـ :

الـأـسـلـوبـ الـقـويـ ، أـوـ الـأـدـبـيـ أـوـ الـوـطـنـيـ وـهـوـ أـسـلـوبـ فـاقـصـ ضـيقـ

المطلق لأنَّه تقف هنَّد بجانب واحد ، أما الأسلوب الإسلامي فهو الأسلوب الجامع الحقيقى القادر على المواجهة الصحيحة من منطلق النظرة الجامعة للمادة والروح ، والعقل والقلب ، والعلم والمدين والدنيا والآخرة وهو المرتبط بالزمن تارياً وباليبيات عرضاً وبمختلف الظروف وحصيلة التجربة التاريخية الإسلامية في مواجهة الغزو الفكري والنفوذ الأجنبى في مجال التاريخ والمجتمع والحضارة .

\* \* \*

إننا اليوم حين نستعرض موقف أمتنا من التحديات الخطيرة التي فرضها علينا النفوذ الاستعماري خلال هذه المرحلة من الحملة الفرنسية إلى النكسة نجد خطأً واحداً : ذلك هو إصرار القوى الأجنبية على تأخير وصول المسلمين إلى امتلاك إرادتهم وإقامة مجتمعهم واستئناف حضارتهم وأداء دورهم الإنساني الرباني في تبلیغ الإسلام للبشرية التي هي الآن في أشد حالات الحاجة إلى هذا المنجز بعد أن اضطربت مسيرتها وفشلت الأيديولوجيات الوضعية التي فرضت عليها ، ولقد استطاعت الدولة الإسلامية أن تشق طريقها رغم كل هذه المصاعب وأن توجد لها مكاناً حقيقياً وأن تقدم منهاجاً وأن تدافع عنه وأن تكشف وجهة نظر الإسلام في كل ما طرح في ساحتها من مذاهب ودعوات ، بل إنها قد أعلنت بكل الوضوح بعد تجارب الاختواء التي فرضت عليها أن كلا المذهبين الغربيين (الرأسمالية والماركسية) لا يتناسبان معها ، وإن لها مذهبها الأصيل (الإسلام) الذي تشكل عليه وجودها والذي هو قائم في أعماق وجودها بالرغم من كل المحاولات التي جرت في القرن الماضي لاقصائها عنه .

لقد استطاعت هذه الأمة أن تكشف نفسها وكانت نكسة ١٩٦٧

منطلقاً حقيقةً لا ينفاذها من مرحلة اليقظة إلى مرحلة النّهضة ، ومن ثم فإن «الصحوة الإسلامية» التي يعيشها المسلمون اليوم هي حقيقة واقعية .

ولقد شهد الأعداء بهذه الحقيقة ومن أمثلة ذلك ما كتبه المفكّر العربي «جيميس بيسكانوري تحت عنوان :

«الظاهرة الإسلامية وجدت لتبقي وعلى الغرب أن يتعامل معها على هذا الأساس» .

يقول : إن المفكّر الغربي خاضع لما ورثه من عبود الحروب الصليبية إن المسلمين رأوا استحالة نهوض المسلمين والحاكمين بالنصر الحديث دون تبنيهم العلمانية (اللادينية) .

لقد ربطوا بين التّجديد والعلمانية ربطاً لا فكاك فيه ، كذلك فإن التّفكير الغربي (البُطري) قد قاد الغربيين إلى النظر إلى الإسلام في إطار الصراع بين المضارتين الإسلامية والغربية وليس في إطار تعاون محتمل يرتكز إلى قيم مشتركة بينها ، إن على الغربيين أن يتّعلموا التعامل مع (الظاهرة الإسلامية) على أنها وجدت لتبقي ، إن الإسلام موجود الآن في صفوف الحكم والمعارضة سواء ذلك إيماناً به أو ظاهراً أمام الباهرين المؤمنة به ، كذلك فقد أصبح الطّلاب المسلمين في الولايات المتحدة وأوروبا الغربية تربة سخيبة لتفريح الحركات الإسلامية وعادة ما يرجع هؤلاء الطّلاب الذين يتلقون علوماً متقدمة في الغرب ليتساموا مراكز قيادة في بلدانهم وهذا يتّبع لهم نشر أفكارهم الإسلامية ،

ويروي كثيرون أن الصحف الإسلامية ومظاهر البعث الإسلامي هي في جوهرها وفأم حاجل لا وعد الإلهي بحفظ دينه والذين لا له ونصر

المستفدين في الأرض ( وَغَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَوْا الصَّالِحَاتِ لِيُسْتَخْلِفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ ) .

كما أن الصحوة ثمرة للجهود الصادقة المؤمنة التي بذلتها حركة اليقظة الإسلامية ليس طمعاً في مال ولا جاه وإنما هي دعوة ملخصة لم تكن دين الله في الأرض وإن هذه الصحوة تدل دلالة جلية على فشل الاتجاهات الواقفة التي سادت المنطقة الإسلامية وإن افتتاح الجماهير المسلمة وتعاطفهم مع اليقظة بالعودة إلى الأصالة يرجع إلى رفضها الكامل لكل هؤامل تزيف هوية الأمة باستيراد المفاهيم والقيم من خارج الحدود وإن اليقظة صبارة عن حركة إيمان ورسالة لا تقاد العالم من بوابات الحضارة المادية التي دمرت العالم المعاصر .

إن الأمة الإسلامية اليوم في مطالع القرن الخامس عشر تشق بشقة تامة بأن النظام الإسلامي قادر على أن يقدم للمسلم — بل للبشرية كله — الحلول السكريمة لكل أزماته ومشاكله سواء في مجال بناء الفرد أو بناء الأسرة أو بناء المجتمع وفيه كل ما يتوق به الطغيان السياسي وسوء توزيع الثروة والفساد الاجتماعي . إن إيجاهي المسلمين تؤمن بأن الإسلام قادر على أن يقدم الحلول لمشاكلها السياسية والاجتماعية والاقتصادية وإن الإسلام فعل ذلك في الماضي وأشاع روح الأمن والسلامة والسعادة على العالم الذي أذهله ألف سنة كاملة وإنه قادر على استئناف التجربة مرة أخرى ، وإسعاد البشرية كلها وإخراجها من ظلمات ذلك الليل الذي أحاط بها واليوم يتنادى فلاسمة الغرب يتطلعون إلى الإسلام موقفين بأنه دين المستقبل ، وإنه يسكن يومهم وإن الإسلام قادر أن يقدم اليوم منهجه بلغة العصر ومن نقطة الواقع المعاش في دعوة واضحة حرجة أن تعدل المجتمعات نفسها للتغلب مع نظام الله في أصوله الثابتة التي لا تحول ولا تغيره .

فَالْاسْلَامُ حَاكِمٌ وَّمُهَبِّنٌ عَلَى الْجَمَعَاتِ وَعَلَى الْجَمَعَاتِ أَنْ تَتَحَرَّرْ مِنَ الْوَثَيَاتِ  
وَالْمَادِيَاتِ لِتَسْلُمُ وَجْهَهَا لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَتَعْرِفُ بِأَنَّهُ هُوَ مَصْدِرُ كُلِّ شَيْءٍ وَتَحْطِمُ  
بِأَيْدِيهَا تَلْكَ الْأَوْثَانَ الَّتِي صَنَعَتْهَا نَمَاءُ يَسْعَى إِلَيْهَا الطَّبِيعَةُ وَالْحَقْمَةُ وَالْجَبْرَيْةُ وَأَنَّ  
تَوْمَنُ بِالْخَالِقِ الْأَعْظَمِ وَتَقْبِلُ مِنْهُجَهُ فِي الْحَيَاةِ وَالْجَمَعَ وَالْحَضَارَةِ .

وَلَنْ يَتَحَقَّقْ ذَلِكَ إِلَّا إِذَا إِسْتَقْمَسَ الْمُسْلِمُونَ بِالذَّاتِيَّةِ إِسْلَامِيَّةِ الْخَاصَّةِ  
الَّتِي لَا يَقْبِلُ الْأَنْتَهَاءُ أَوِ الْاحْتِوَاءُ أَوِ النَّذْوَبَانُ فِي حَضَارَاتِ الْأَمَمِ أَوْ مَنَاهِجِهَا  
وَأَيْدِلُوجِيَّاتِهَا . وَإِنَّا تَتَلَطَّعُ إِلَى الْيَوْمِ الَّذِي يَصْلِي فِيهِ الْمُسْلِمُونَ إِلَى إِمْتِلَاكِ  
الْأَرَادَةِ لِكَسْرِ هَذِهِ الْقِيُودِ الَّتِي تَكْبِلُهُمْ فِي عَبُودِيَّةِ قَاسِيَّةِ الْقُوَّى الْخَارِجِيَّةِ  
فِي مَجَالِ الْاِقْتَصَادِ وَالْفَانُونَ وَالنَّرْبِيَّةِ ، وَلَنْ يَكُونُ ذَلِكَ إِلَّا بِاجْتِمَاعِ الْأَمَمِ  
الْإِسْلَامِيَّةِ فِي وَحْدَةِ سُقْيَيْةٍ حَوْلِ مِنْجَ اللَّهِ الْحَقِّ وَاللَّهُ مِنْ وَرَاءِ الْقَصْدِ مِنْ.

# البابُ الأول

## من التبعية إلى اليقظة

- الفصل الأول : نفوذ التغريب بعد مرور مائة عام على الاحتلال
- الفصل الثاني : أهداف الحملة الفرنسية
- الفصل الثالث : محمد علي : تغريب النظم والقوانين
- الفصل الرابع : إسماعيل قنطرة إلى الاحتلال
- الفصل الخامس : جمال الدين وإسماعيل
- الفصل السادس : مواجهة الاحتلال البريطاني
- الفصل السابع : سعد زغلول : رائد التحول نحو التغريب
- الفصل الثامن : التبعية بعد الحرب العالمية الأولى
- الفصل التاسع : الخروج من التبعية



# الفصل الأول

١٨٨٢ - ١٩٨٢

## نفوذ التغريب بعد مرور مائة عام على الاحتلال

### البريطاني لمصر

ثلاث موجات مر بها العالم الإسلامي في العصر الحديث تحت أسماء الاستعمار الغربي الراهن على بلاد المسلمين.

بدأ هذا الاستعمار بالزحف الإسباني البرتغالي الذي كان يطمع في الاتقام من العالم الإسلامي على أثر سقوط الأندلس وما أطلق عليه معركة الاسترجاع، وقد تواصل الرمح الإسباني البرتغالي على شاطئي شرق أفريقيا انتقاماً من الوجود الإسلامي في الأندلس.

وكانت حرب الثلاثمائة عام بين الجزائر وأسبانيا (١٥٣٠ - ١٨٣٠) تقريباً وعلى أثرها بدأت مرحلة الغزو الفرنسي والبريطاني الذي توسع على العالم الإسلامي فتقدمت فرنسا في شمال أفريقيا (تونس والجزائر ومراكن) والشام بعد الحرب العالمية الأولى.

كانت تقدمت الدول الأوروبية في قلب أفريقيا (١٨٨٠ تقريباً) لاحتلال بلادها وذلك معركة طويلة.

وفي المشرق كانت الحملة الفرنسية على مصر ١٧٩٨ مقدمة للنفوذ الغربي و كان مصدر دخول التغريب والغزو الثقافي الذي حرست فرنسا على إذاعة عن طريق معاهدها وإرسالياتها في مصر وفي لبنان واستانبول في هذه الفترة.

هذه هي المرحلة الأولى التي تلتها مرحلة حكم اسماعيل والديون وتغلغل

النفوذ الاجنبي وتصارع النفوذين الفرنسي والبريطاني ثم جاء الاحتلال فسيطر وتحول الاتجاه الثقافي والسياسي والاجتماعي إلى العثمانية.

كانت مصر هي القاعدة التي طالما فكر النفوذ الغربي الاستعماري في العصر الحديث في الاستيلاء عليها ، كانت تدور حولها أحلام الحروب الصليبية ورسائل الفلسفه إلى الملوك بوصفها المركز الاستراتيجي الضخم الواقع بين القارات الثلاث ، وفي العصر الحديث تصارعت حولها القوتان اللتان كانتا تمثلان النفوذ والسلطان .

ولذلك فإن ثابليون عندما لمع سلطاته في فرنسا كانت خطوته الأولى هي توجيه الحملة الفرنسية إلى مصر لاحتراجهما من الدولة العثمانية تمهدًا لتفريق هذه الدولة التي تحمل لواء الخلافة ، والمداعنة إلى الوحدة بين المسلمين خارج الخلافة ؛ والتي تمثل تلك القوة التي ظلت تزعج الغرب كله ثلاثة قرون كاملة .

ولقد كان الغرب منذ امتلاكه القوة العسكرية الغربية حريصاً على تزويق هذه الامبراطورية والسيطرة على وحداتها وإخضاعها له وإذلالها ونهايتها و قد انطلقت القوات الغربية للانتقام من المسلمين بعد سقوط طليطلة ١٤٠٣ ، انطلقت قوى الإسبان والبرتغال لمحاصرة شوطى المغرب وتحطيم المراكب التي تحمل المسلمين الفارين بدمائهم من جحيم حماكم التفقيش وبعد أن تراجع العثمانيون عن أسوارينا فيينا ١٦٨٣ . انطلقت قوى الغرب لمهاجمة عالم الإسلام وتشديد الحصار عليه .

يقول ارسكين تشاييلدرز في كتابه ( الطريق إلى السويس ) تعود علاقتنا بالغرب إلى نحو ألف و مائتي عام .

فقد اعتبر الزحف التوسعي العربي الإسلامي على الأبواب الشرقية للعالم المسيحي في القسطنطينية عام ٧١٧ وعلى قلب فرنسا ٧٣٢ وهي ظاهرة طبيعية هوائية ومخيفة تركت جذورها في ثقافتها ، وقد امتهنت هذه الظاهرة مع المولد الحقيقي للعصر المسيحي المتوسط ومطلع النظام الأوروبي ، ولم يختلف أى

تغفل أجنبى مثل هذا الآثر الذى خلفه التغافل العربى فى تراثنا السياسى والثقافى والأدبي ، ولو تفحص أى غربى زوايا عقلة الباطن بحثاً عن أى فكرة تتصل بالعرب تعلقت به فى غضون الآلاف عام الماضية لاستمع إلى الأصوات الخافتة التى خلفتها معركة تور - يوانية ( بلاط الشهداء ) على م ٧٣٢ نهر اللوار .

وقد أوضح حبيون هذا الآثر قبل نحو مائة عام إذ قال :

لقد امتد خط الراصف ظافرًا أكثر من ألف ميل من صخرة جبل طارق، حتى شواطئ الأوراد ولو تذكر هذا الراصف مساحة أخرى مماثلة لحمل العرب إلى حدود بولندا وجبال اسكتلنديه ولا وصل الأسطول العربي إلى مصب النيل بحراً كايشاء دون أن يشتبك في أي معركة حربية ولربما كان من المتميل أيضًا أن يدرس القرآن في أكسفورد وقد ظلت هذه الأصداء منذ أيام تور عن العرب متصلة في عقول الأورابين <sup>أي</sup> يعززها الصراع المستمدم مع العرب عند المداخل الجنوبيّة، أم

وفي ضوء هذه الصورة فرى تلك الجولة التي تدافعت تحت لسم الاستعمار الغربي لبلاد المسلمين تحمل في أعماقها ذلك الحقد والانتقام الشديد وتحفيه هذا في قفاز من حزير يتمثل في كلمات على لسان نابليون بأنه مسلم وإنه يقدر الإسلام بينما كان يحمل في أعماقه أحقاد الصليبية كلها حين اقتحم الأزهر ، ويحمل الولاء الصهيوني حين دعا اليهود إلى التقدم نحو الشرق لإقامة دولة لهم ولقد كانت الحملة الفرنسية هذه بالرغم من سرعة تفصيها بعيدة المدى فقد فتحت الباب واسعاً أمام النفوذ الأجنبي وكانت ركيزته بل إن التجربة الفرنسية لم تتوقف بعد انسحاب الحملة الفرنسية ولكنها توالت واستمرت في أهاب حكم محمد على وفي الارساليات ونفوذ اللغة الفرنسية وفي التبشير والاستشراق الفرنسي ، وفي نفوذ قناة السويس التي كانت دولة داخل الدولة .

وظلت تواصل عملها حتى اشتركت في الحملة المشتركة على مصر مع بريطانيا  
عام ١٩٥٦.

كانت هذه الجولة بعيدة المدى إلى الحد الذي صوره الشيخ الجبرى حين قدم الفرنسيون ومعهم تلك الهيئة العلمية التي أخذت تدرس وتحجّم المعلومات وقدم تلك البالونات المنشورة التي خطفت أبصار المشايخ فهرتهم ، ومن ثم بدأت مرحلة الانبهار بالحضارة الغربية حتى جاء رفاعة الطهطاوى معجبًا بحضارة فرنسا [١] يترجم الدستور الفرنسي ونشيد المارسيليز [٢] ويدعو إلى تمزيق تلك الوحدة الإسلامية ، بدعته إلى الإقليمية المصرية إرضاه محمد على الذى كان يطمع في تمزيق الدولة العثمانية وإقامة كيان خاص له تحت اسم عربي أو مصرى ، وليس عثانيا أو إسلاميا :

كانت الحملة الفرنسية رمزاً على خطأ الغزو المرتبى : وهو ليس غزواً عسكرياً حسب ولكنه غزو فكري ، ومن ثم فقد كان على الأزهر : ذلك الطور الشامخ أن يواجه الحلةتين : غزوة السلاح وغزوة الفكر .

إن رفاعة الطهطاوى حين بھر فكر الغرب وحضارة الغرب لم يكن يعرف بعد إبعاد هذه المؤامرة الخطيرة التي صنعاها لويس والى ترمى إلى القضاء على النفوذ الخاص والذاتي الخاصة للإسلام ، ولم يكن يعرف مؤامرة الغرب في احتواء الفكر الإسلامي وصهره في بوتقة العالمية والأمية حتى يتضيّع طابعه المميز وذاته المفردة ، ومن ثم ينحصر المسلمون في حضارة الغرب حتى يصبحوا جزءاً من القطيع العام ، وما تزال محاولة صهر المسلمين في البوتقة الغربية مستمرة منذ ذلك اليوم ١٧٩٨ إلى اليوم ١٩٨٣ بعد قرن كامل ماتزال تعقد مؤتمرات تستقطب بعض الشعوب بين لخداع المسلمين وقهراهم على أن يقبلوا أسلوب العيش الغربي وأن ينحروا في بوتقة التكنولوجيا والحضارة الغربية ليصبحوا ذيلاً للغرب من أمثال هذا المؤتمر الذى عقد في روما سنة ١٩٨٣.

فالملاطنة التي رسماها النفوذ الأجنبي لاحتواء الإسلام والفكر الإسلامي والمسلمين ماتزال مستمرة وما تزال تبحث لها عن مخارج ومداخل بالخداع وكلما

سد المسلمين بابا فتح عليهم التعرّيب أبوابا في محاولة لخداع مجموعة من الشباب المسلم الذي تعلم في معاهد الارساليات والذى لا يفهم الإسلام فيما صحيحاً والذين مازالوا تبهرهم أضواء الحضارة الغربية الغاربة .

ومهما كتب كتاب اليقظة يكشفون عن فساد مفهوم الغرب في تصوير الإسلام دينا روحياً ( وليس دين ودولة - منهج حياة ونظام مجتمع ) فإن هناك من تخدعهم الشعوبية وأولئك التغريب والشيوعية عن هذا .

ومهما قيل عن دخول الحضارة الغربية عصر المخاوف والسقوط بعد أن فشلت في تقديم المنجز الذي يجمع بين أسواق الروح وعطاء المادة فإن خداع الحضارة ما زال يهرب بأضوائهما المادية الخادمة ما زال يفعل فعله في كثير من النقوص التي لم يتحقق لها قدر من الرصيد الإسلامي والروحي والمعطاء القرآني الصحيح الذي يمكنها من الحكم على الأمور .

ومن ثم فإن المعركة ما زالت دائرة بين النفوذ الأجنبي وبين عالم الإسلام منذ ذلك الوقت إلى اليوم مثلاً في الحملة الفرنسية ؛ ثم الاستعمار البريطاني ثم النفوذ الصهيوني ثم نفوذ الماركسية والشيوعية الراحت على عالم الإسلام منذ ١٩٦٢ ثم بقاء النفوذ الغربي مثلاً في بلاد الإسلام بعد انتسحاب الجيوش من البلاد المختلفة مثلاً في المصالح الاقتصادية والتبادل الثقافي والخبراء والقوروض والتعامل الذي تسيطر فيه القوى المالية الكبرى بمصارفها ومتاجراتها وقدرتها على طرح هذا القدر الضخم من الأدوات الاستهلاكية عن طريق حسکوك شهرية تستشرف الموارد وعن طريق القوائد تحت تأثير النظام الربوري اليهودي الصالى .

أما أبرز ما كشفت عنه دراسات الحملة الفرنسية ( ١٧٩٨ - ١٨٠١ ) ( ١ ) المقاومة العامة والشاملة خلال هذه الفترة بما أطلق عليه حرب الألف يوم وقد قاد هذه المقاومة الأزهر الذي حمل قيادة الأمة حتى لم يبت بجيش الاحتلال ليلة واحدة هادته طوال ثلاث سنوات و كان رفضه الوجود الغربي على أراضينا رفضاً عاماً و شاملـاً وهنـيفاً .

(٢) لما رأى قادة الحملة الفرنسية أن الأزهر هو الذي يقود المعركة كان لا بد من الانتقام الشديد منه وبذلك دخلت الخيل الفرنسية الأزهر ، واعمل الجيش الفرنسي السيف في طبلته وشيوخه ونهبت السكتب ومزقت مخطوطات عمرها عدة قرون ، القتها أرضاً ووطئها بسنايل الخيل ونهبت بعضها اليهود الذي كانوا في خدمة جيش الاحتلال وأخذ الجنود من المسجد الجامع استطلاع الخيل حتى توجه الشيخ الجوهري إلى نابليون طالباً خروج الخيل من الأزهر وفي هذه الغزوة التي القبض على عدد من الشيوخ وقطعت رؤوسهم في سجون القلعة وكانت هذه هي المرة الأولى في تاريخ مصر التي يتمتن فيها الأزهر على هذا التحول ، وذلك لأن أول مرة يحتل فيها مستعمر أجنبي مصر منذ أن كان الأزهر وكان ذلك انتقاماً من موقف الأزهر ودوره في المقاومة التي قادها شيوخه داخل بجالس نابليون وداخل التشكيلات الإدارية إلى المقاومة الوطنية العنيفة وتنظيم الحركات السرية .

ومن ذلك موقف أحد علماء الأزهر الذي وضع نابليون على كتفه العباءة المطرزة فأخذها وألقاها على الأرض وداهساً بقدمه أمامه .

(٣) كان هذا في نظر النفوذ الغربي انتقاماً من الأزهر ومنطلقاً لتجريم الأزهر والقضاء على نفوذه ، هذا الاتجاه الذي قام فيه محمد على بدور كبير ثم جاء الاحتلال البريطاني فتوسع فيه وكان من أخطر عوامل المقاومة قيام نظام تعليمي جديد منفصل عنه يسمى وزارة المعارف على أساس النظام العلماني على النحو الذي رسّه وقاده دنلوب في هيد كروم الذي ظل مسيطرًا على التعليم حتى اليوم .

يقول جلال كشك في كتابه ( ودخلت الخيل الأزهر ) : كان رفض الوجود الغربي على أراضينا رفضاً عاماً وشاملاً وعنيفاً وكان لا بد أن تصفي قيادة الأزهر ، لافن طريق احتلاله بالخيل ولا بتسميم أبوابه ، بل بتسميم باب قيادته العسكرية للأمة بتغريب المجتمع من حوله حتى تقطع جذوره أو تذوّى ويصبح رمزاً للتخلف ومثار السخرية والتتذير ، وهذه هي المهمة

التي تولّها بنجاح رجل الغرب وممثل مصالحه بـ «محمد علي» باسم المكافحة بالذكاء  
مؤسس فحص المدرسة وباعث نهضتها و-Muslimها فربّة عاتجة لـ «الاستعمار»  
الغربي ، وبعد مئتين عاماً من تحضير وتمدّين وتأثّر بـ أمّرة محمد على  
للسّر انتقلت القيادة نهايّاً من الأزهر وأصبحت هذه المرة في الجيش  
فلما سقط الجيش في معركة القلّة الكبير ، سقطت مصر ونعم الانجليز  
بهدوء ربع قرن ( ١٨٨٢ - ١٩١٧ ) لأنّ الامة كانت بلا قيادة  
لأنّ قيادّتها الصّعيفّة كانت قد تحيت وضعفّت لأنّ عملية التّغريب كانت  
قد تّهمت بنجاح ،

وايّة ذلك أنّ استطاع كروز إخراج زعيم علماني يفتح الطريق  
لأهام التّغريب ويتحطّم كلّ مقومات الحركة الوطنية الإسلامية ويُهفع بالآلة  
إلى عبد طوبى لقيهول النّوذج الديقراطي الغوف الزائف ، هو نمير نهضول  
خرير الأزهر الشريف ومسلم الحركة الوطنية إلى الولاء الغربي وفيهول  
الاحتواء الغربي وأن يخرج التّغريب من الأزهر عالماً آخر هو الذي حلّ لواء  
القول الزائف بأنّ الإسلام دين روحاني وليس دين حكم ولا نظام مجتمع  
وهو على عبد الرّازق كآخر حلّ لواء الشّك الفلسفى وانكار  
وجود إبراهيم وإسماعيل وطه حسين :

يقول جلال كشك : كان الإسلام هو السدّ الوطني الذي تكسر عنده  
أمواج الغزو الغربي لأنّ الإسلام هو الرفض المضاد للغزو الغربي وكان  
الإسلام يمثل في المقاومة الأكيدة من جانب الجماهير للغزاة الأجانب الذين  
يهدّون وجودنا المضاد ومستقبلنا وصالحتنا وكان يتمثّل أيضاً في القيادة  
المتفقة لسلامة (شيوخها وتجارها وأعيانها) .

كان على الغزوة الاستعمارية الغربية أن تفتت مقاومة أمّتنا بتجريدها  
من الإسلام وقد جربت أوروبا لإبادة الإسلام بقتل المسلمين في الحروب الصليبية  
ول لكنّها اكتشفت فشل هذا الأسلوب ثمّ جربت أن تخرج المسلمين من

الإسلام بحملات التبشير ولكن (التبشير) لم ينجح فكان (التغريب) أى دفع المسلمين وال المسيحيين إلى استبعاد الدين من حياتهم وتفكيرهم وعزل القيادات المثقفة لتصفية دورها في المجتمع .

(٤) واجه المسلمون عاصفة التغريب مواجهة قوية ، وكان موتها عتلماً من الشعوب التي احتواها التغريب وهي الدول التي لم تسكن قلديها حضارة قادرة على المقاومة :

فقد كان للإسلام دُراث حضاري ومؤسسة حضارية تشكل رغم تخلفها هضر رفض ومقاومة للوجود الغربي .

و هذه الشعوب عندما فوجئت بتفوق الغرب الذي حاش قرونًا على احتقار شأنه إلى أن زوغرتها مدفعة نابليوني في عشية القرن ١٨ في الطرف الغربي من آسيا فكان السؤال كيف نواجه مدفعية الغرب ،

## الفصل الثاني

### أهداف الحملة الفرنسية

كانت أبرز أهداف الحملة الفرنسية القيام بدور عسكري حاسم في مؤامرة الغرب التي ترمي إلى تمزيق الدولة العثمانية والتي قال الوزير الإيطالي (دو جار) أن هناك مائة خطة وضعتم لهذا الغرض :

وكل دعوى تسمى تحضير مصر والعالم الإسلامي فإنها عبارة مزورة ، وكاذبة فإن سمعة الثورة الفرنسية لم تكن قد تكشفت عن خطط يهودي وأن نايليون كان جزءاً من هذا المخطط فإذا ذهبنا نتابع دور اليهودية العالمية في المؤامرة على العالم الإسلامي لوجدنا نقاطاً خطيرة جدراً بالبحث والمتابعة .

(أولاً) كان للיהודים دور كبير في تقليل صورة الإسلام في الأندلس ، ففي مذكرات الأمير عبد الله بن بلقين أخبار كثيرة عن دورهم ذاك في بيل العهد المرابطي تم كان لهم دور في إنتهاء دولة غرناطة وخروج المسلمين من الأندلس نهائياً .

(ثانياً) ثبّتت الوثائق المسيحية كما جاء في كتاب الأمiral (كي) أن الحروب الصليبية لم تسكن حروباً مسيحية وإنما كان تدييراً يهودياً لوضع العالمين المسيحي والإسلامي في حروب عامة مدمرة دامت أكثر من عصرين تمهدًا للوصول إلى فلسطين .

(ثالثاً) تجول لورتس في الشرق الأوسط عام ١٩١٤ باسم التقيق عن الآثار في فرقيش ثم تجول إلى سيناء ورسم خريطة مساحية عسكرية لسيناء من العقبة حتى العريش وقام باستطلاع رأى قادة العرب في توطين اليهود في

فلسطين والتمهيد لوعد بلفور وأغرق أجهزة الامن المصرية في مشاكل الامن لصرف الانظار عن النشاط الصهيوني الذي كان قد وصل إلى ذروته إلى مصر وتلك دعوى باطلة لأن عصر النهضة بدأ عام ١٧٩٨ عندما جاءنا نابليون وحطموا ذلك السور العثماني العظيم الذي حال دون انتصار مصر بأوروبا ثلاثة قرون كاملة، فهل كانت مهمة نابليون حضارية وما هي إذور النهضة التي زرعنها في مصر أثناء الاحتلال؟ يجيب عن هذا السكولونيل عبد الله التل فيتحدث عن قصة تسخير الصهيونية لنابليون (كتابة الأفعى اليهودية في معاقل الإسلام) .

استمر استغلال اليهود للثورة الفرنسية بعد أن حطمو أسس الدولة من نواحها الاجتماعية والدينية والاقتصادية والثقافية ، وغدوا القوة الحقيقة التي ترعب الشعب الفرنسي تحت ستار الشعار المزيف : للحرية والمساواة والأخاء .

وحين أنهت السلطة العليا في فرنسا إلى نابليون انتز اليهود هذه الفرصة وشرعوا في الانصال به والإيماء إليه عن طريق مستشاريه من اليهود وخاصة رجال الدين منهم ثم تقدموا له بمذكرة عن فتح مصر ومساعدة نابليون في تثبيت هذه المستعمرة لفرنسا ومدى الفوائد التي سيجنيها نابليون من استغلاله لاموال اليهود وخبرتهم في التجسس والتغريب ثم يقتصر إلى بيت القصید فيقول: فعلى فرنسا إذن أن تمنحهم الأرض التي سيقيمهون عليها وطنهم وبجهوديهم و مصر هي لفرنسا ومصر على وجه التحديد هي التي اتجهت إليها أمال ابنائهم للكون أرجحن عودتهم بعد تباهيهم الثاني «إن مصالحتنا ورغائبنا يتفق ومصالحكم ورغباتكم وإنه لقى وسعنا أن نسعدكم فاتجهوا بأنظاركم إلى مصر ، تلك الأرض الجميلة بعد خلاصها من العثمانيين، وبلغوا افتراحاتنا إلى إخوانكم التائبين في الأرض وعرفوهم عن قيمة الفرصة التي نقدمها لكم ، ولجمعوا الأموال فيبتاعوا بذلك الرابع من مصر الذي يتجاوز برباح السويس والبحر الأخر ».

أما المتن الذي يقدمونه لنابليون — بعد الأموال — فهو أن يكونوا أنفذا تخريب واضطرب فإذا استطاعوا عن هذا الطريق الدخول

إلى عقر آسيا فإنهم يحملون معهم الصناعة والفنون والعلوم الأوربية ، هذا وأئمهم يقدمون إليك حنثراً استهارياً متنبناً ثابت الأركان قد يكون ضورياً فيما يقوم في آسيا مقام الإمبراطورية الآخذة في الاحلال : إمبراطورية المغوليين ويقدم لهم ألم الضمانات لبث الفوضى وإشعال الفتن وإحلال الأزمات للقضاء على الآثارك جلة واحدة .

وعندما رفع (باراراس) المشروع إلى نابليون استصوب الفكره واستعمال بعلماء اليهود وخاناتهم على صياغة النداء ، وقد جاء فيه «إن الأمة التي ينظر أعداؤها إلى موطنهم الوراثي كغنية تتقاسم وفق أهوائهم بضربة قلم في دونها شتشعلها حرباً لا هواة فيها ولا مشيل لها في التاريخ للدفاع عن كيانها فتشار للذل الذي لحق بهم منذ ألف عام تقريباً فإن هذه الأمة (أى الفرنسية) تقدم لكم الآن وعلى الرغم من جميع العقبات مهلاً سأئل ياورثة فلسطين الشرعرين إن فرنساً تnadيككم الآن للعمل على إعادة احتلال وطنكم واسترجاع ما فقد منكم ، أمرعوا فإن هذه اللحظة لن تموض قبل آلاف السنين للمطالبة باسترجاع حقوقكم المدنسة بين شعوب العالم » .

الأهداف إذن مشتركة والخدمات متبادلة يمنهم نابليون قسماً من مصر يتذدوّنه قاعدة للوثوب على فلسطين والمقابل هو المال ، وأن يكونوا في يده أدأة فوضى وتغريب وتشتيت للاستعمار الفرنسي .

هذه هي مهمة الإمبراطور العظيم حامل لواء الثورة الفرنسية وشعارها الإنسانية ويدور الحضارة إلى الشرق وهو قظه من نومه الشقير ولذلك تتجه المهمة وينطلي الخداع فلا بد من القناع ، كان نابليون يعلم علم اليدين أن العدو اللدود والخصم العنيد الذي سيواجهه ، ليس جنود الممالك وإنما هو الإسلام: ذلك الطود الراسخ والجبل الأشم الشاهق التي تكمرت عليه موجات الصليبيين وبقى الشرق شرقاً ، لذلك رأى من الحكمة أن يتفادى مواجهة هذا الخصم الذي لا يقدر والعدو الذي لا يدخل ، ولذلك فعندما قرر الجليلون استئثار مصر كنقطة إنطلاق لبناء إمبراطورية الشرق بما بدواسة الإسلام

وطلب الإسلام وصفته تحت قافية الكتب السياسية ، وكلما دنا من الساحل الإفريقي استغرق في دراسة الإسلام ووصل به الأمر إلى حد ادعاء الإسلام وذلك في محاولة منه لتملق عواطف المسلمين وتنويم الشعور الديني فقد أصدر إلى المصريين منشوراً جاء فيه « لا إله إلا الله لا ولد ولا شريك له في ملکه » أيها المصريون قد قيل لكم إنني مانزلت بهذا الطرف إلا بقصد إزالة دينكم فذلك كذب صريح فلا تصدقوه ، أيها المشايخ والقضاة والآئمة وأعيان البلد قولوا لامتكم أن الفرنسياوية أيضاً مسلمون مخلصون .

ثبت جيوش الماليك ساعات ثم انهزمت وأصبح نابليون وجهاً لوجه أمام الإسلام المتجسد في الأزهر فتحمل شيوخه مستوى أيامهم وقاموا بتنظيم الثورة التي اقضت مضاجع جيش الاحتلال واستعمل نابليون كل وسائل الرغيب والقرهيب لجر شيخ الأزهر واستعملهم أداء لكتبه جماح الجماهير ولما لم تفلح حائلاته نار غضبه فأمر مدفعة القلعة المعززة بمدافع الماويز والمورتار بأن تسد الدافع إلى الجامع الأزهر وما حوله من أحياه هي مركز الثورة . وأخيراً دخلت حيله الأزهر مركزقيادة المصرية بورمز سيادتها ، وهذه هي الحضارة .

هذا الجيش الذي فتح لنا نافذة على العصر الحديث كيف عامل النساء واستخدم الوسائل الوثنية في اغتصاب الأموال وابتزازها وانتهاك حرمات وإعدام بالجلدة بدون حمايات وكيف أن نابليون كان يصدر الأوامر بالاقتصاد في الرصاص واستعمال السكاكين وأسنة البنادق والإغراء في التسلل إلى غير ذلك مما يندى له الجن ويتعجب وصمة عار في تاريخ الاستعمار .

وعندما تقدم إلى يافا أرسل الله إليه الطاعون الذي فتك بجيشه فتك ذريعاً فارغه على الانسحاب .

« **وَلَا هُدَى** نابليون إلى فرنسا وانكشفت له خلط اليهود الماكرة قال

إن الدنيا تأسست من قبل جمعية سرية فلا يجوز لنا أن نكتم هذه الحقيقة ونخشى أنفسنا ولقد صدق نابليون ، فإن هذه الجمعية لما تتحقق من فشله تخللت عنه وتركته يلقى مصيره المحظوم في بعد معركة (وانزلو) التي لعب فيها المال اليهودي لعيته المردوجة ، أما الجمعية المشار إليها فهي الماسونية وقد أكد الجنرال لو دندرورف ذلك عندما قال : إن الماسونية هي التي قتلت على نابليون .

لقد فشل نابليون وكان الإسلام هو العامل الأساسي في فشله .

قال مؤرخ عربى : لقد كان الإسلام بالطبع هو الحال الأكبر دون هذا الجلو المنشود من الثقة المتبادة .

وتعلم الإنجليز الدرس فعملوا على تدمير القواعد وبنوا وجودهم .

## الفصل الثالث

## د. محمد علي: تغيرات التعليم والقانون

كان النفوذ الغربي يرى إلى السيطرة على المنطقة الإسلامية بالقضاء على مفهوم الجهاد الذي يحمل السلاح في سبيل مقاومته وتغيير الفكر حتى يفرغه من الإيمان بهذه القوة.

ومن ثم سعى إلى التفرقة بين العلماء وإيقاع الخلاف بينهم حتى استطاع أن يعزل السيد عمر مكرم وينفيه ويقبره ولم جديدا من علماء اصطنعهم بالمال والرшаوة حتى تم له ما أراد .

ومن ثم أحسن بنفسه إحساس النفوذ الأجنبي وهو أن الأزهر حجر عثرة أمام مطاعمه ومن ثم بدأ خطوة هدم الأزهر بتجميله وإنشاء ما أطلق عليه نظارة المعارف التي جددت الأزهر وانشأت التعليم العلماوي وجعلته في حضانة الفرسان عن طريق المشات .

ففي عصر محمد على بدأت ظاهرة الأزدواج أي بقاء القديم في حمله  
لتقويمها وإنشاء جدد من مصدر معاشر إلى جانبها .

( تغريب التعليم في عهد محمد علي و تغريب القانون في عهد إسماعيل )

لم يتصرف الاهتمام إلى تجديد القديم أو تحريره ، وإنما انصرف إلى تشكيل مجال آخر يتبى فيه الجديد الوارد ، استخدمت دواوين قضائية بجوار ديوان القضاء والتزمت تلك المجالس بما يصدره الوالي من قوانين ولم تلتزم بالشرعية الإسلامية ، وما لبث الناس إن رفعوا منازعاتهم إلى تلك المجالس الجديدة التي اتسع نطاق نشاطها بالتدريج اضطراراً مع زيادة ما يصدره الوالي من قوانين وتشريعات .

والمعروف أن الفرنسيين خرجوا من مصر بجهاد القوى الإسلامية وعلماء الأزهر ، الذين قاوموا استبداد محمد علي من بعد فاتح محمد على وفرنسا على مقاومة نفوذ الأزهر والقضاء عليه . وقد أعاد محمد علي نفوذ الفرنسيين على نحو لم يكونوا يحلموا به أبان الحملة الفرنسية وتمكن لهم من النفوذ في مختلف اليابدين وخاصة في مجال الثقافة .

ومضي معهم شوطاً طويلاً حتى عرف بأنه دبر من أجلهم مؤامرة في المغرب أما في مصر فقد بذر لهم بذور الرسائلات التبشيرية والثقافية الفرنسية ومنذ ذلك الوقت كانت الجماعة الفرنسية الغربية الأوروبية ضاربة لم ينحصر خططها في الجانب الاقتصادي وال العسكري ولكنه امتد إلى مجال التعليم والقانون وجربت محاولة لتنظيم المحاكم الشرعية :

وفي السنوات اللاحقة ١٨٧٥ تلقى تطبيق الشريعة الإسلامية أهداف وجمحت له فانقسمت المحاكم المختلفة . انظر تقاضيا الآجالب ووضعت لها مقتنات أخذت من القانون الفرنسي باختصار محل وبدأ تفكيراً الدولة في إنشاء قضاء وطني على هذا القرار فشكل محمد قدرى باشا لجنة لوضع هذا النظام ١٨٨٠ وصدرت لائحة المحاكم الأهلية الجديدة ١٨٨١ وجرى وضع التقنيات الرئيسية الستة التي تطبقها هذه المحاكم :

(المدنى والمرافعات والتجارى والبحرى والعقوديات وتحقيق الجنایات) وضفت كلها باللغة الفرنسية ثم ترجمت ، وقد أوقفت الثورة العرابية هذه الحركة ثم عاودت المسير بعد الاختلال الإنجليزى وافتتحت المحاكم الجديدة في أول يناير م ٣ — طريق النضة

١٨٨٩ وغُرف ذلك بحركة الاصلاح القضائي ومن ثم انكسرت المحاكم الشرعية إلى مجال جد محدود كالآحوال الشخصية وهذا النظام الجديد أعد قبل الاحتلال البريطاني وهو مأخوذ من نظام القانون الاتيكي الفرنسي لانظام الاجانبى السكسونى وقدواجهه الفقه الإسلامى تلك الضربة بانبعاث روح التجديد فيه ولكن يلاحظ بظاهر حركة التجديد فيه عن حركة المجتمع .

أما بالنسبة للتعليم فقد تغرب تماماً وتحول إلى تعلم علیان وبعثات إلى فرنسا وهذا هو المدف الحقىقى للتبرير والاستشراف انطلاقاً من نصيحة لويس التاسع الذى دعا الغرب إلى ترك السيف وحمل لواء الكلمة لتغيير الإسلام والقضاء على مفهومه بوصفه ديناً ودولة ونظام مجتمع ومنهج حياة .

وقد كان محمد على يطمع في هذا لتشييت أركان حكمه فقد طالب العلماء بالعدل ولم يكن هو متقبلاً له .

أول ما فعل هو أنه جمع جميع عقود الملك للأراضي المصرية وحرقها فأصبح هو المالك الأوحد لمجتمع الأراضي الزراعية ثم بدأ أبنائه يوزعونها بين جدد ويقطونها لليهود والأجانب الذين استعاناً بهم على أقروض وخاصة في عصر إسماعيل ثم جاء الاستعمار البريطاني فاستولى على أراضي الدائرة السنوية (نصف مليون فدان) فوزعها على أوليائه في مختلف أنحاء القطر المصري وخطى منها اتباع التبرير والمزامرة والتمعاون معه على أكبر قدر منها وقد قام بهذا المندس ويلسو كمن .

ذلك فقد مضى محمد على في السيطرة على الأوقاف وهي خطة توأصلت في عهود استعمايل وتوفيق وعباس ( وكانت موضع الخلاف والخصومة بين الشيخ محمد عبده وعباس ) . وعمر محمد على بعد القضاء على نفوذ علماء الأزهر إلى القضاء على القوة المصرية التي تملك صفة الإمارة والوزارة وهي المماليك فأوقع بهم في تلك المذبحه المعروفة .

ويقول العلامة أحمد رمزي (السفير والمالم المسلم) إن من وراء هذه المذبحه عقلاءً أو ديباً جباراً هو (دوفيني) فنهى فرنسا بالقاهرة فهو الذي ذكرها

ونخطط لها وأشار بها بل موتها من ماله ، ففي مذكرة (بوركارت) المكتشف  
والاستشرق السويسري إشارة إلى مال كان يحتفظ به في خزانة الفنسيلية الفرنسية  
ولأن (دوفيني) استأذنه في أن يقرره هذا المال لأن المؤامرين من ضباط  
الألبان كانوا متربدين حتى بعد أن قبضوا ثمن خيانتهم ، فهذا المذهب قد  
استعمل لتنفيذ أغراض (دوفيني) فحصل فونسا ، ولم يكن محمد على إذن  
سوى آلة نفذت أغراض السياسة الفرنسية التي كانت ترمي إلى القضاء على  
الماليك ثم إلى افناء الألبان في حروب خارج مصر . وبالنسبة للسيطرة على  
أوقاف علماء الإسلام ، تقول أحمد رمزي :

كان علماء الإسلام عبر العصور قوة لا يستهان بها فقام تحطيم هذه القوة  
تمكّلة لتحطيم القوة العسكرية المعارض وهذا تحطيم أوربي . وإن بو نابرت  
خرب وهم ١١٨ أثراً إسلامياً لبناء حصونه وقلاعه في مدينة القاهرة وحدها ؛  
أما الأوقاف فنها ما أوفقه السلطان حسن على جامعه المعروف وهو كثير  
خصوصاً على تعلم أبناء مصر من المذاهب الأربع وكانت تصرف لهم السكساوي  
والاطعمه ؛ وكانت أوقاف (جامع عمرو) لاحصر لها . وكان للمسلمين أوقاف  
على الناس والمساجد والأربطة وبعضاً لحياة الحيوان وفقاً للتصرف على الاتباع  
وصغار الكادحين ؛ إذا كسرت منهم آنية أو خزف فلا يتعرضون لإهانة  
عندو مهيم وجاه عبد صلاح الدين فلم يغير منها شيئاً بل زاد عليها وجاه السلطان  
العناني سليم الأول ، ولم يجرؤ على إلغائها ، بل سليناها تحمل لقب (خادم  
الحرمين الشريفين) وهو من القاب سلاطين مصر من دولتي الماليك أوقاف  
عل الحرمين بركة والمدينة — ما يجيئ من خراج مدبرته فنا وجرحا ، وهذا  
المبلغ يقى يرسل إليها وإن يمسه محمد على فهذا ما كان يسمى « بالصرة » .

أما سلاطين الماليك فقد شملت أوقافهم الحرمين وبيت المقدس ومقام  
أبيهم الجليل ولا تزال أنوارهم باقية في كل مكان بالجزائر وفلسطين وسوريا إلى  
اليوم : فلماذا أقدم محمد على إلغاء بعض الأوقاف والاستيلاء عليها ؛ هذا  
السؤال بطرحه المزوج المصري ليشير ، بأن القوة المعاشرة لمحمد على الباقية  
بعد مذبحة الماليك والتخلص من الأرناؤود — أي الألبان — هي قوة العلماء

ويجب تعلم أظافر هؤلاء وقد كان ، ومرة أخرى كانت فرنسا قد احتلت أجزاء من قطر عربي هو الجزائر وكانت تطمع في الاستيلاء على الأراضي المزرعة على الشاطئ وهي حصة تصلح لانشاء المستعمرات الاستيطانية ، ولسكنها وجدت أن ثلاثة أخماس هذه الأرض هي من أملاك الخيوس (أى الأوقاف) التي خصصت لاعمال البر وصيانة المساجد والجهاد في سبيل الله تعالى فإذا فعل وقد تمهدت لسكن البلاد بعد التدخل في شؤون الدين الإسلامي ؟

طوقت الجزائر من مصر حيث جأت إلى محمد على بواسطة بثليها ونصحه بأن يحرر بعض الأوقاف وأشارت عليه بالحصول على فتوى بإمكان ذلك ، لمضي الوقت وغيره من المبررات والمسوغات السياسية ونفذ هذا محمد على . هذه الفتوى استغلتها السلطات الفرنسية بالجزائر فنزعـت أملاك الأوقاف وتمهدت لأن تصرف على المساجد والأئمة من خزانتها . دفعت من الخزانة الفرنسية ما يمكن لصيانة هذه المساجد بادىء الأمر ولكنها استمرت سنة لغيرها من المسكونيات الاستعمارية القائمة في مختلف الأصقاع الإسلامية ، فقد انقضت هذه الأئمة ومرتبات العلماء وأزالت عدد المساجد حتى أنه لم يبق بعدهـين الجزائر أكثر من مئتين عشر مسجداً وهـى نفس الخطـةـالـتي تـكرـرـتـهاـ فىـ فـلـسـطـينـ بعدـ أـكـثـرـ مـنـ قـرنـ ، وـكـانـ مـحمدـ عـلـىـ بشـهـادـةـ المؤـرـخـينـ دـمـيـةـ فـيـ يـدـ الصـالـحـ الـغـرـيـةـ وـقـدـ لـهـ بـدـءـ دـوـرـهـ الـمـرـسـومـ فـلـمـ حـاـوـلـ أـنـ يـنـخـطـاهـ أـعـيـدـ بـعـضـ إـلـىـ الـدـاـرـةـ الـخـصـصـةـ لـهـ وـكـذـالـكـ كـلـ زـعـيمـ مـنـ بـعـدـ وـمـضـيـ مـحـمـدـ عـلـىـ فـيـ توـسيـعـ الـأـرـضـ لـلـفـوـذـ الـأـجـنبـيـ وـالـخـروـجـ مـنـ دـائـرـةـ الـإـسـلـامـ وـمـضـيـ كـبـيرـ كـتـابـهـ (ـرـفـاعـةـ الـطـمـطاـوـيـ)ـ فـيـ الدـعـوـةـ إـلـىـ الـأـقـلـيـمـيـةـ الـمـصـرـيـةـ وـقـبـولـ الـحـضـارـةـ الـأـغـرـيـةـ دـوـنـ تـحـفـظـاتـ مـعـ أـنـ كـتـابـاتـ عـلـمـاءـ فـرـنـسـاـ فـيـ كـتـابـ (ـوـصـفـ مـصـرـ)ـ تـشـهـدـ بـأـنـ مـصـرـ كـانـ تـحـكـمـ بـكـتابـ اللهـ قـبـلـ الـحـلـةـ الـفـرـنـسـيـةـ وـأـنـ بـجـمـعـهـمـ كـانـ بـمـجـمـعـهـ مـلـزـمـاـ قـائـماـ عـلـىـ الشـرـيفـةـ ، وـهـوـ الـهـدـفـ الـذـيـ أـضـيـفـ عـلـيـهـ عـلـىـهـ عـلـىـهـ الـقـادـمـةـ وـالـمـسـتـشـارـيـنـ الـذـيـنـ أـسـتـقـدـمـهـمـ مـحـمـدـ عـلـىـهـ مـنـ فـرـنـسـاـ مـنـ جـمـعـةـ الـمـارـكـسـيـنـ وـالـيسـارـيـنـ (ـسـانـ سـيمـونـ وـشـيرـهمـ)ـ الـذـيـنـ حـلـواـ مـعـهـمـ وـبـاـهـ الـلـادـ وـالـإـبـاحـةـ مـعـهـاـ .

ولـمـ تـظـاـوـلـ بـعـضـ الـكـتـابـ مـدـعـيـاـ أـنـهـمـ هـمـ الـذـيـنـ قـدـمـوـاـ الـعـصـرـيـةـ وـالـتـقـدـمـيـةـ .

كانت خطوات محمد على في سبيل إقامة نظام سياسي مستقل عن الدولة العثمانية قد دفعته إلى التحرر من الوجهة الإسلامية بصفة عامة والالتجاء إلى الأسلوب الغربي ومن ثم فقد وقع في خطأه الاستبداد والتخبط في القانون وخالف الشريعة الإسلامية بالظلم الذي ارتکبه، الاستسلام على أملاك المسلمين وما وقع من أعمال السخرة والارهان وكان لمعارضته لأسلوب الإسلام في الحكم على النحو الذي عرضه عمر مكرم باحتواء بعض العلماء الطامعين في مناع الدنيا الزائل والقليل مع الاحتقار لهم، وقد أطلق هذا يده فأضاف إلى الاستبداد، الاحتكار :احتكار الزراعة والتجارة والصناعة الذي أساء إلى الشعب إساءة كبرى — على حد تعبير عبد الرحمن الرافعى ( عصر محمد على ) — لأنه ضرب كل حجابا من الفقر والجود ، فضلا عن أنه تجنب وتجاهل وأغضى عن أي نظام للشورى يعود باشتراك الشعب في الحكم فإذا أضيف إلى ذلك ولاته لفرنسا وحمله على تحطيم القوة الإسلامية العائمة في الجزيرة العربية وهي قوة مرتجاه للدعوة إلى التوحيد والصلاح الإسلامي وفق مفهوم السلف .

كما قضى محمد على على نفوذ علماء الأزهر الذين كانوا موئل الشعب يفرغ إليهم عند وقوع الأزمات وقد قاما بدور ضخم في مواجهة الحكم المماليك وفي مواجهة الحملة الفرنسية ووقفوا في وجه استبداد محمد على ، فعمد بالاتفاق مع النفوذ الأجنبي على عزل الأزهر عن الحركة الثقافية والعلمية ونقل مركزها إلى المدارس والمعاهد والبعثات ) .

أما الطبقة الجديدة التي تخرجت من المدارس الحربية أو المعلمين أو الهندسة فقد كانت فئة علمانية لم تدرس أصول الإسلام ولم تعرف الوجهة الصحيحة لبناء المجتمع الإسلامي ، ولم تتمكّن بيد الإصلاح طوال هذا العصر إلى الأزهر بل تركه محمد على كما كان على نظامه القديم ، وكان محمد على مع هذا منسجما مع وجهته الاستبدادية ومع وجہة النفوذ الأجنبي المتعاظم الذي كان يرى أن نفوذ الإسلام سيقف حتى أمام دخول أنظمة الربا والاحتكار والنظام القضائي الغربي الذي استقدمه محمد على .

لقد عمل محمد علي على تحقيق غايات محددة:

أولاً — القضاة على نفوذ الأزهر وتحطيم جبهة العلماء القادرة التي تحمل راية الجihad في سبيل الله والتي قاومت الفرنسيين ألف يوم وهرمتهم وحطمت وجودهم وقاومت عطرسته واستبداده عندما انفرد بالحكم.

**ثانياً** - التوسع في الولاء للغرب وتدمير نظام التعليم والتربية والثقافة الإسلامية ونظام الشريعة الإسلامية المطبق في المجتمع :

**ثالثاً** - محاولة خدمة أهداف الغرب بالتفريغ.

رابعاً - محاولة خدمة أهداف التفود الإسلامي بتحطيم الدولة السعودية إلى تحمل لواء تحرير الفكر الإسلامي من قيد التقليد والدعوة إلى التوحيد المخلص خامساً : القضاء على المالكية : تلك القوة الوطنية الموجودة في قلب البلاد.

## الفصل الرابع

### إسماعيل قنطرة إلى الاحتلال

دخل إسماعيل مرحلة الاحتواه الغربي الذي كان يهدى للسيطرة على مصر ، وذهب بعيداً في الترف والبذخ والاستدانته فقد عرف إسماعيل بالإسراف وعدم تقدير العواقب وضعفه أمام المذلات والشهوات وقد أدت هذه العوامل مجتمعة إلى التبذير في أموال الخزانة العامة فلم تكفيه الملابس التي كان يجسدها من الضرائب بل عبد إلى البيوت المالية والرابين الأجانب يستدين منهم القروض الجسيمة ، هذه القروض كانت الوسيلة التي تذرعت بها الدول للتدخل في شؤون مصر ووضع الرقابة المالية عليها ، ولقد كانت الديون من الوسائل الفعالة لتدخل الدول الأوروبية في شؤون الأمم الشرقية ، ولم يكن إسماعيل في حاجة إلى من يبصره بخطأه وإنما الدول الأوروبية في مصر . كذلك فقد كان ركيزه الشديد إلى الأوروبيين والدول الأجنبية واعتقاده عليهم وثقته بهم ثقة لا حد لها كانت من عوامل تورطه في القروض الأجنبية ومن مظاهر هذه الثقة أن هدفه إلى الأجانب من رعايا الدول الاستعمارية مهمات خطيرة من شؤون الدولة وأطلاعهم على أسرارها ، وتمكن لهم من مراقبتها ، ففي عهده تعددت البيوت المالية والشركات الأجنبية التي تغلبت في البلاد وعهد إلى الأجانب بناصب كبرى ( بتعيين صمويل بيكر حاكماً لمديرية خط الاستواء وغريدون حاكماً لها بعده ) وفتر غرب حافظاً لسواحل البحر الأحمر ، واستون رئيساً لarkan حرب الجيش المصري )<sup>(1)</sup> وقد أدى هذا أن نالت الدول الأجنبية حقوقاً ومتاعاً تشل سلطان الحكومة ، وهذه المزايا أشبه ما تكون بالوصاية على مصر ، ظهرت هذه الوصاية بمحظوظ مختلفة : من إنشاء صندوق الدين ، إلى فرض الرقابة الثانية على مالية مصر ، إلى تعيين وزيرين أجنبيين في الوزارة المصرية لهما حق النقض أي وقف كل عمل نشريعي وتنفيذي للحكومة ، .

(1) عبد الرحمن الرافعى ( مصر إسماعيل )

كما جمع إسماعيل حوالي مليون فدان بنزع قطع الأرض من صغار الفلاحين وهي ماسمى بالدائرة السنية فلما قدم الإنجليز بصفة دائنين ثم مستعمرین وزعوا أراضي إسماعيل على أعزائهم الذين مكروا لهم من تشتيت أهداهم في استعمار مصر وبذلك نشأ الاقتاطع في هذه البلاد واستمر سبعين عاماً.

وهكذا كان إسماعيل قنطرة إلى احتلال مصر الذي تم بعد ذلك في عهد توفيق بعد أن تأمرت بريطانيا على أسمهم مصرف قناة السويس وعلى جيشه بقيادة عرابي فإن هزيمة مصر في الثورة العربية كانت بعامل الخيانة على النحو الذي قام به الإنجليز بالتأمر مع بعض المصريين الخونة أمثال سلطان باشا الذي دفع على مواقع جيش عرابي.

وبذلك سقطت مصر في براثن الغزو الإنجليزي الذي سيطر عليها أكثر من سبعين عاماً (١٨٨٢ - ١٩٥٤) وكانت هناك حاولة أخرى بعد خروجه عام ١٩٥٦ مما يسمى حرب السويس.

يقول الشيخ محمد عبده: إن إسماعيل أفسد الإدارة وأفسد الأخلاق فلما وجدنا ريح الحرية وأردنا أن ننهض بالإصلاح كان فساد الأخلاق هو الذي عاقنا لفساد الإدارة، ولو لا ذلك ل كانت هذه المدة التي اتيح لنا منها ما شاء من التربية والكتابية والخطابة كافية لأن نرتقي فيها ونكون أمة.

وقد كان لإسماعيل باشا دور رئيسي في فرض القانون الفرنسي وإنشاء المحاكم المختلفة ومحاربة وتشويه كل من يتصدى له من العلماء فكان يقول: لا يمكن أن يعمل في هذا القرن بما وضع للعرب منذ نحو ثلاثة عشر قرناً في هذه المرحلة العصبية ومطامع الغزو الغربي، تتسع، كانت كل القوى تعمل على تغريب مصر، كان ثواباً يعذ القوانين للمحاكم المختلفة؛ وكان الحديبو إسماعيل ينادر حين دعا رفاعة الطهطاوى ليطلب إلى الأزهريين عمل قانون إسلامى حتى لا يصطدم بالغربيين الذين يريدون أن يفرضوا قانونهم بدليلاً للشرعية الإسلامية.

و تلك مرحلة من أدق المراحل في تاريخ حركة التغريب:

فقد قدم القانون الوضعي الذي يحجب الشريعة الإسلامية وجاء معه الربا والتعامل الربوي في ميدان الاقتصاد وجاء معه التعليم العلماني .

يروى المستشار عبد الخاليم الجندي : أن محمد علي فكر في أن يضع قانوناً إسلامياً في مصر من جميع المذاهب وعمر بذلك إلى فضيلة الشيخ الجزارى ، أما إسماعيل فقد سبق سوقاً إلى إنشاء المحاكم المختلفة وكان هذا عملاً رائعاً في وقته عظيماً وكان يسود أوروبا في ذلك الوقت القانون الفرنسي ، وكان هنا أن يستورد لها القانون ، الفرنسي ، وأنشئت المحاكم المختلفة قانوناً للأجانب فلما قامت الثورة الغربية ١٨٨١ جاءت وزارة شريف باشا رأساً لإصدار قانون مدنى وجنافى مستمد من الشريعة الإسلامية وعهد في وضعه إلى قدرى باشا وزير العقانية .

ثم جاء الغزو البريطاني ١٨٨٢ فتألفت وزارة رياض باشا وكان منها شريف باشا وقرر هذا المجلس العدول عن وضع قانون من الشريعة وترجمة القوانين المستعملة في المحاكم المختلفة فترجمها بجموعة من تلاميذ رفاعة بك ، أما رفاعة بك فترجم القانون الفرنسي بينما ترجم من دساتير فرنسية والنظم الفرنسية ، وأصدر الشيخ العدوى كتاباً وقال أن في قانون نابليون موافق من مذهب مالك ومذهب أبي حنيفة .

كما نقلت من القانون الفرنسي نظرية القائدة .

وهذه هي نقطة تحول خطيرة في تاريخ مصر الإسلامية ، فقد انفصلت مصر تماماً بهذا العمل منذ ذلك اليوم عن الشريعة الإسلامية في مجال السياسة والاقتصاد والاجتماع .

\* \* \*

في هذه المرحلة دوت كلمات جمال الدين الأفغاني التي كانت تدعوا إلى ثلاث غايات :

١ - النسخ مفهوم القرآن . ٢ - الوحدة الإسلامية .

٣ - تقدير سلطة المستبددين من الحكام .

## الفصل الخامس

### جمال الدين وإسماعيل

طرح جمال الدين خلال عصر إسماعيل مفهوم الإسلام واسعًا قويًا جدًّا من خلال تلك الصفة التي التفت حوله . كان مفهومه امتدادًا لمفهوم دعوة التوجيد التي حلّ لها الشّيخ محمد بن عبد الوهاب ، وجارياً مع ما دعا إليه عمر مكرم وعلماء الأزهر الذين حرروا إرادة الأمة أزاء مظالم العمالق واستبداد محمد علي وغيره من الولاه .

كانت القضية الأولى عند محمد بن عبد الوهاب تحرير العقيدة ، وكانت عند عمر مكرم تحرير إرادة الأمة فلما جاء جمال الدين قدم مفهوم ما إسلاميًا واسعًا يمثل قاعدة أساسية لحركة اليقظة الإسلامية ، وإن كان قد اعتمد على أمررين تحررت منها الدعوة الإسلامية من بعد (١) منطلق الفلسفة .

(٢) منطلق الخامسة السياسية ، فقد عادت الدعوة الإسلامية بعد مرحلة من مفهوم الكلام والفلسفة إلى التماص منهج القرآن بدلاً من منطلق الفلسفة وأسلوب التربية الإسلامية بدلاً من منطلق الخامسة السياسية .

(١) أن أبرز مادعاً إليه جمال الدين هو تجتمع المسلمين في وحدة جامعة ، وكان منطلقه ذلك الخطاب الراهن الذي رأى بوادره في إيران والهند وأحسن بأن النفوذ البريطاني يكتسب جهوده للسيطرة على الأمة الإسلامية وقد كشف عن مفهومه هذا بوضوح حين قال : هذه الأمم الإسلامية وإن اختلفت بهم البلدان وتباينت البقاء والميكان وتتنوعت الأجناس وافتقرت الألسنة فقد وحدتهم وحدة الإسلام وجمعتهم جامعة الدين ، وهي جامعة كبيرة تتلاشى أمامها الجامعات الصغرى وتلقي الفروق فيكون جميع المسلمين بها إخواناً ، حكومة إسلامية تأتم بالإسلام وتعاليه . إمامها القرآن وأساسها العدل والشورى و اختيار خير الناس لتولى أمورها .

ولست أعني أن يكون لهم إمام واحد، فإن هذا ربما كان متعدراً وإنما أعني أن يكون سلطان جميعهم القرآن ووجهه وحدهم الدين، وكل ذي ملك في ملكه يسع بجهده لحفظ الآخرين ما استطاع فain حياته بحباتهم وبقاءهم ببقائهم.

(٢) حرر جمال الدين العقيدة في مواجهة جبرية الصوفية السائدة وأنكر دعوى خصوم الإسلام القائلين بأن سبب ضعف المسلمين يعود إلى اعتقادهم بالقضاء والقدر، وقال أنهم قالوا ذلك نتيجة ما رأوا في المسلمين من فقر وفاجة وضعف واستكانة إلى الذلة، مع أن العقيدة فيها لو علموا بهاراً مما ينسبونه إليهم وأن عقيدة القضاء والقدر في الإسلام تحمل معتقدها على التحلّي بأكمل الصفات من جرأة وإقدام والتخلّق بخلق الإسالة والشجاعة واقتحام الممالك واحتلال المكاره والجود والستّاء واحتقار الموت في سبيل الحق وطلب المجد.

(٣) كشف عن جوهر الإسلام من منطلق مفهوم عييق أصيل حين قال :

إن دين الإسلام فتح أبواب الشرف في وجوه الانفس وكشف لها عن غايتها وأنبىء لكل نفس صريح الحق في أي فضيلة ، فإذا أخذت نفوس الناس حظها من هذه الصفة ، أعني الاقبال على وجوه الشرف تسابق كل مع الآخر ، في مجالات الفضائل وتمادت بها الجحارة إلى محسن الأعمال .

وإن الدين الإسلامي يكاد يكون منفرداً من بين الأديان بتقريع المعتدين بغير دليل وتوييج المتبعين للظنون ، هذا الدين يطالب المعتدلين أن يأخذوا بالبرهان في أصول دينهم وكالما خاطب خاطب العقل وكلما حاكم حاكماً إلى العقل.

(٤) رد على الدهريين أصحاب المذهب المادي (الطبعيين) وأسهام الدهريين الذين نشروا هذا المذهب في الهند وقال إن هذا المذهب (النيشرية) سيفرق المسلمين هناك إلى طائفتين ، طائفة أصحاب الطاعة والولاء للحاكم المستعمِر والطائفة الأخرى المناوئة لنفوذه وولايته ، ودعا إلى مقاومة الإلحاد الديني بدقة عامة وتوضيح ضرورة الدين للمجتمع الإنساني .

وأعلن أن أسلوب الاستعمار الغربي في البلاد الإسلامية يجده صوراً مختلفة للقضاء على الشخصية الإسلامية التي مصدرها القرآن والتي تجمع بين المسلمين في رباط واحد وإن أخطر صوره من ذلك ، هي الصورة التي تسعى لإقصاد عقيدة المسلم ، إما بتشكيكها منها أو بمحاولة صرفها عنها ، ولذلك عد المذهب الطبيعي وهو مسمى بمذهب الدهريين سلاحاً خطراً ضد المسلمين : قال : لقد وجد الإنجليز أن الإسلام يطلب من اتباعه أن يكونوا أصحاب الشوكة والسلطان في أوطانهم ، ولا يظروا أن ذلك طبيعة الإسلام التي لا يمكن انسلاخها ولا انزاعها من فطرة أبنائه ففكروا في أمر يضعف هذه العقيدة فرأوا أن أقرب طرفة هي نشر التعطيل بين المسلمين وأن الدعوة إليه أخذت إلى قلوبهم من التشكيك أو التعطيل الذي هو الإلحاد يسمى بالإنجليزية ينتشر ففتحوا مدرسة عظمى لنشر تعاليم البشرية وبث مبادئها في نفوس النشء المسلم ، من أجل هذا ألف رسالة الرد على الدهريين : وقال أن الإنجليز سعوا في جعل المسلمين دهريين ولم يسعوا في جعلهم مسيحيين لأنهم رأوا أن دعوة التبشير لم تنجح .

وليس المهم في هذا الكتاب الرد على دارون ، وإنما إنها قيمة الدين وضرورته للإنسانية وأثره في ترقيه وأثره في الأخلاق في الخطاطة .

وخلاصة رأيه أن الدين على العموم اكتسب عقول البشر ثلاثة خصائص : وأودع في نفوسهم ثلاثة خصال كل منها ركن لوجود الأمم وعياد لبناء أحبية الاجتماعية .

( العقيدة الأولى ) : التصديق بأن الإنسان ملك أرضي وأنه أشرف المخلوقات .

( العقيدة الثانية ) : تعين كل فرد أن أمه أشرف الأمم وكل مخالف له فندي ضلال وباطل .

( العقيدة الثالثة ) : جزمه بأن الإنسان ورد هذه الدنيا لتحصيل كمال تهذيبه للعروج إلى عالم أرفع وأوسع من العالم الدنيوي .

### أما الحال الثلاث في الحياة والأمانة والصدق .

هذه الأسس التي أنت بها الأديان هي العبران وعليها توقف سعادة الإنسان وأن الماديين والدهريين والبيشرين تؤدي تعاليهم إلى إنكار هذه الأسس فتنزل الإنسان منزلة الحيوان وتتفقده الوازع على الخير وتعده لحياة جامدة ضيقة حافنة للأقباب لها ولا سمون فيها وفي هذا انكماش خلقه وهمم لكيانه ، وفي الإسلام مزايا على سائر الأديان .

(أولها) صقل العقل بصدق التوحيد وتطهيرها من لوث الأوهام فن أنم أصوله الاعتقاد بأن الله منفرد بتصريف الأكون متوحد في خلق الأفعال وأن من الواجب طرح كل ظن في إنسان أو جماد يكون له في السكون أثر من نفع أو ضر ، أو عطاء أو منع ، أو إعزاز أو إزلال .

(ثانياً) أن الإسلام فتح أبواب الشرف للأنفس كلها .

(٥) دعوته إلى إعادة التنظيم السياسي في العالم الإسلامي على أساس الأخوة الإسلامية (بين السنة والشيعة) .

### القرآن

(٦) رکز جمال الدين الأفغاني دعوته على تفهم القرآن والتعمق في معانيه ومقاصده ، وقال أن من يفهم القرآن فهم صحيحاً ويعرف صحيح الحديث يستطيع أن يجد في القرآن عاصماً للأمم الإسلامية من الفرقه والجحود والضعف ومصدراً للمرة والمنعة والشجاعة ، كما دعا الناس إلى القاس عقيدة الرعيل الأول من السلف الصالح . تلك العقيدة الصافية التي لم تتشبه بالخلاط للفرق الناشئة بعد الصدر الأول للإسلام ، التي توزعت أصوله وأخطاءه فهمها واتبعها ما يشبه الزنادقة ، الباطنيون من البدع وما وضعه الناخبون على الإسلام من الأحاديث الكاذبة التي حورته تحويلاً شديداً وأبعدته عن أصوله ففرقت شمل هذه الأمة وأضفت كيانها فقضى ضعمت أركانها بالتوابل الذي جاءها من أهل الخلوص والتتصوف وأهل الرهد والإباحة — الدين والدولة واحدة هما

يُكمل الآخر فالدين عنصر هام من عناصر مقومات المجتمع والدولة ولن يتم لها مجتمع لادين له .

(٧) كشف عن زيف دعوى إغلاق باب الاجتہاد : قال مامعنی باب الإجتہاد مسدود وبأى نص سد أو أى إمام قال لا يصح لمن بعدى أن يجتهد ليتفقه في الدين ويتهدى بهدى القرآن وصحيح الحديث والاستفادة بالقياس على ما ينطبق على العلوم المعاصرة وس حاجات الزمان وأحكامه . أن الفحول من الأئمة اجتهدوا وأحسنوا ولكن لا يصح أن نعتقد أنهم أحاطوا بكل أمصار القرآن ذلك أن اجتہادهم على حواه القرآن ليس إلا فنطرة من بحر .

#### (٨) الإسلام والعلم :

إن الدين لا يصح أن يخالف الحقائق العلمية فإن كان ظاهره المخالفة ووجب تأويله وقد عم الجهل ونفعي الجمود في كثير من المرتدين برداه العلاماء حتى أئم القرآن بأنه يخالف الحقائق العلمية الثابتة ، والقرآن بريء مما يقولون والقرآن يجب أن لا يخل عن خالفة العلم الحقيقي وخصوصا في المكليات .

#### (٩) تغيير المجتمع .

كانت دعوه إلى تغيير المجتمع الإسلامي قائمة على أساس واضحة ودعاعتها ( إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ) فقد دعا المسلمين إلى أن يغيروا ما بأنفسهم حتى يغير الله ما بهم وحيث على العمل ونهى عن التكاسل وقاوم النظرية الصوفية السلبية في العزلة عن المجتمع وقال :

فناه الصوفى فى الله وفتانى فى خلق الله :

وَدَعَا إِلَى اشْرَابِ النُّفُوسِ عَقِيدَةَ الْأَمْلِ فِي النِّجَاحِ وَإِذَا لَمْ يَأْتِهِ مَا حَلَّ بِهَا مِنَ الْيَاهِى  
وَالْتَّكَاسُكَ بِالْأَصْوَلِ الَّتِي كَانَ عَلَيْهَا الْآبَاءُ وَالْأَسْلَافُ وَابْطَالُ زَعْمِ الرَّاعِينَ مِنَ  
الْقَوْلِ بِأَنَّ الْمُسْلِمِينَ لَا يَتَقدِّمُونَ فِي الْمَدِينَةِ مَا دَادُوا مَتَسْكِينُ بِأَصْوَلِ دِينِهِمْ

ودعا إلى تأمين الألفة بين الأمم الإسلامية وتحذير الشرق عموماً وال المسلمين خصوصاً من تطاول الآجانب عليهم والإفساد في بلادهم ، وبيان المظالم التي تمارسها الأقطار الخاصة للاستعمار والاضطهاد الذي تقاسمه الأقطار الخاضعة للحكم الاستبدادي والأمراء الأقطاعيين .

وقوله : إن التفاوت بين الشعوب ، واستهان دوله لآخر ليس قانوناً أزلياً لا يمكن تبديله ، بل هو حادث وقتى يزول بزوال مسببه كغيره من الحوادث التاريخية والاجتماعية الخاضعة لناموس التطور . وإن الفضاء أجل الاستعمار إنما يتم : بزوال الأسباب التي مكنت أهلها من التسلط وأكرمت الشعوب على الخصوص لها متى تعلمت وانعدت وينقطت وقويت وبدأت بالتردد على الغاصب الدخيل ، ولما كان حياة الأمم والدول أدوار وآجال ولحدوثها وتسلكهها وتعاليمها ثم ضعفها وانحطاطها أسباب وعوامل فقد وجوب أن يكون الاستعمار خاضعاً لتلك التوأميس المكونية بمعنى أنه يصل إلى حد محدود وأجل معلوم .

١٠ - أعلن جمال الدين أن إصلاح السلطة الزمنية يستدعي قيام حكم الشورى وإن إصلاح السلطة الدينية يستدعي الاهتمام بالتعليم :

ـ خيارة الشرقيين بالعلم الصحيح موت حكم الغرب فيهم وفك الحجر عنهم والمحكس بالعكس .

ـ دعا إلى الرجوع إلى القرآن والبعد عن تفسيرات المفسرين التي دعت إلى الاختلاف والفتلة .

ـ وأعلن أن الدين من المقومات الأساسية للبشر الذين لا غنى لهم عن سلطان زمانية وروحية وكلنا السلطان توسي إلى غاية في المظهر والأسفل .

١١ - يرى أن ضعف المسلمين بدأ حقيقة منذ ظهور الباطنية والمقاتلة الطبيعية والذهبية وليس الحروب الصليبية هي بداية هذا الضعف وإمارته ، زيل كانت إحدى نتائج هذا الضعف ذلك أن هذه العقائد هي التي مهدت لهذه الحروب الصليبية وكذا حرب التتر . وهاجم المخاطر والألباب الذي قام به

البعض فاندشتقت قواعد الجبر ، ومن ذلك ما أدخله الزنادقة فيما بين القرنين الثالث والرابع ، وما أحدهم السفسطائيون الذين أنكروا مظاهر الوجود وما وصفه كذبه النقل في الأحاديث ينسبونها إلى صاحب الشرع عليه السلام وفيها السم القاتل لروح العزة .

ويقول : مadam القرآن يتلى بين المسلمين وهو كتابهم المنزل وأمامهم الحق ، وهو القائم عليهم يأمرهم بحماية حوزتهم والمدافع عن ولايتهم ومحاباة المعتمدين وطلب المنفعة من كل سبيل ، فإذا لا نرتقاب إلى عودتهم إلى مثل شأنهم ونهوضهم إلى مقاضاة الزمان ما سلب منهم فيتقىدون على من سواهم ، أن الأصول الدينية الحقة المبرأة من محدثات البدع تنشئ الأمم قوة الاتحاد واتفاق الشمل وتفضيل الشرف على لذة الحياة . إن القرآن حي لا يموت ومن أصانه نصيب من حده فهو محمود ؛ كتاب الله لم ينسخ فارجعوا إليه وحكموه في أحوالكم وطبعاً لكم ، الاهتمام بقلع مارسخ في عقول العوام ومهموم الخواص من فهم بعض المقاييس الدينية والنصوص الشرعية على غير وجهها ثم حلهم نصوص القضاء والقدر على معنى يوجب عليهم أن يتحركون إلى طلب مجد أو تخلص من ذل .

القرآن وحده سبب المداية والعمرة في الدعاية وما تراكم عليه وتحمس حوله هن آراء الرجال واستنباطاتهم ونظرياتهم .

#### (١٢) الأمور التي يتم بها سعادة الأمم أربعة :

أولاً : صفاء العقول من كدر الخرافات وصدأ الأوهام ، والإسلام يتحقق ذلك لأن أول ركن بنى عليه صقل القلوب بصدق التوحيد وتطهيرها من لوث الأوهام وخلع كل عقيدة بأن الله جل شأنه يظهر للناس بليامن البشر أو أن تلك الذات المقدسة نالت في بعض أطوارها شديد الإبلام وأليم الأقسام لمصلحة أحد من الخلق .

ثانياً : أن تكون نفوس الأمم مستقبلة وجهة الشرف طامحة إلى بلوغ للغاية منه . وأن يمهد بكل واحد من نفسه أنه لائق لالية منتبة من مراتب

الكمال الإنساني ماعدا رتبة النبوة فإنها يمُرُّ عَنِ المطْمع ، فإذا أخذت نفوس الناس حظها من هذه الصفة ، أعني الاقبال على وجوه الشرف تسابق كل مع الآخر في مجالات الفضائل وتمادت به المجازاة إلى محاسن الأعمال .

ثالثاً : أن يكون عقائد الأمة وهي أول رقم ينتهي في الواح نفوسها مبنية على البراهين القوية والأدلة الصحيحة وإن تمحاشي عقوبهم بطالمة الظنون في عقائدها وترفع عن الاكتفاء بتقليد الآباء فيها والاسلام يكاد يكون منفرداً بتعريف المعتقدين بلا دليل وتوبيخ المتبعين للظفرون ،

رابعاً : أن يكون في كل أمة طائفة يختص عملها بتعليم سائر الأمة وطائفة أخرى على النفوس تتولى تزكيتها وتنقيتها أو دعوها ، لأنني الأولى عن مكافحة الجهل وتنوير العقول بالمعارف الحقة وتدابب الثانية على الكشف عن الأوصاف الفاصلة وصودودها فإن الشهوات النفسية ليس لها من ذاتها حد توقف عنده ولا لرغائب الأنفس غاية تنتهي إليها فإن فقد الإنسان مقوم النفوس ومعدل الأخلاق طفى سلطان الشهوة واندفع إلى الحيف والاجحاف ، ومن أهم الأركان الإسلامية نصب المعلم وإقامة المؤدب الآمر بالمعروف .

## ( ٢ )

لم يبدأ جمال الدين من فراغ فالحقيقة أن هذا العمل الذي اختار له جمال الدين الأفغاني مصر بالذات كان مستمدأً من الصوت الذي علا في قلب المجذرة العربية : صوت الشيخ محمد عبد الوهاب إلى تحرير العقيدة الإسلامية : عقيدة التوحيد الخالص من المجرية الصوفية التي كانت قد اتسعت نطاقها في الدولة العثمانية ، واستطاعت أن تصل إلى كثير من عواصم الإسلام والتي قام محمد على بالهجوم على حكمتها في نجد والقضاء عليها إلى حين ؛ ومن ثم فإن كل دعوات الإصلاح التي ظهرت من بعد كانت تحمل فكرها ومفاهيمها وإن كانت لا تعلن عن صلتها بالدعوة الأم ، ولقد كان الأزهر في هذه المرحلة قد غرق في التقليدية والتجاذبية الصوفية وإن كانت هناك أصوات ظلت تردد دعوة تحرير العقيدة ، مثل ذلك

الواعظ التركى الذى تحدث عنه الجبرى ، غير أن جمال الدين ومدرسته التى كونها من رجال الأزهر ومن المثقفين المدینيين خريجى مدرسة الحقوق وغيرها ومن المسلمين كان نواة اليقظة ، وكان جمال الدين قد جاء يحمل معه ذلك التحدى الخطير الزائف الذى كان قد وصل إلى الهند وفارس ، وكانت مصر تتلوى تحت ضرباته التى كانت تعد للفريسة للاقتناص فى عصر إسماعيل بالديون والتغريب والقانونى الوضعى ، كان جمال الدين قد واجه المطامع الغربية وخاصة البريطانية وهن هنا كان تحرك نحو مصر وتركيا وأوروبا فى حاوله لما أسماه بحق ( تذكير أعلام بريطانيا فى الشرق ) ومن الأسف أنه بعد أن غادر مصر بقليل سقطت مصر فى برانى النفوذ البريطانى ، ولا ريب أن الحديث الذى أجراه عبد القادر المغربي مع جمال الدين فى هذا الوقت الباكر فى الاستانة ( ١٨٨٩ ) يكشف بوضوح وجه اليقظة الإسلامية تماماً فى مواجهة النفوذ الغربى والتغريب والغزو الثقافى فقد رفض جمال الدين فكرةأخذ الحضارة الغربية ومدنية أوروبا أساساً لبناء الحضارة الإسلامية الجديدة وقال أن هذا الطريق لا يقودى وهذه هي صيحة الاصالحة الأولى :

وهذه عبارته : إننا معشر المسلمين إذا لم نؤسس فهو حضارتنا وتمدنا على قواعد ديننا وقرأنا فلا خير فيه ولا يمكن التخلص من وحمة اخبطاطنا وتأخرنا إلا من هذا الطريق ، أن مازاه اليوم من حالة حسنة فيها هو عين التقى ووالانبطاط ، لأننا في تمدنا هذا مقلدون الأمم الأوروبية وهو يعلم تحيزنا إلى الإعجاب بالأجانب والاستكناة لهم والرضى بسلطتهم علينا وبذلك تتحول صيغة الإسلام التي من شأنها رفع راية السلطة والغلبة إلى صيغة خمول وضعفية واصتناس بالحكم الأجنبى : لابد من حركة دينية : أن الحرفة الدينية الصحيحة المرأة من الزيف هي الأساس الذى تقوم عليه النهضة فالحركة الدينية بما يقوم عليه من تصحيح الاتجاه النفسي ورده إلى الأصول الأولى للدين ، هي الأساس الحق للنهضة بصفة عامة أو لتحقيق الدين الصحيح .

إن حركتنا الدينية هي كتابة عن الاهتمام بقائع مارسخ في عقول العوام ونقطم المواطنين هن فهم بعض العقاديد الدينية والنصوص الشرعية على غير

ووجهها مثل حملهم نصوص القضاء والقدر على معنى يوجب عليهم لا يتحرّكوا في طلب مجد أو تخلص من ذل .

ومثل فهمهم لبعض الأحاديث الشرفية الدالة على فساد آخر الزمان أو قرب نهايته فهمما تسبّط لهم إلى السعي وراء الإصلاح والتاجّح في نظير ذلك بما لا يهدى للسلف الصالح به فلا بد إذن من بعث القرآن وبث تعاليمه الصحيحة بين المبمور وشرحها لهم على وجهها الثابت من حيث يأخذ بهم إلى ما فيه سعادتهم دنيا وأخرى ، ولا بد من تهذيب علوها وتفريح مكتبتنا ووضع مصنفات فريدة المأخذ سهل الفهم فتسعين بتلك الكتب والعلوم التي تضمنها إلى الوصول إلى الرقى والتاجّح ، فلا بد إذن من الحركة الدينية وهكذا لخص جمال الدين رأيه بأن الحركة الدينية هي أساس النهضة والمدن الصحيح ورسم منهاج هذه الحركة في عدة عناصر واضحة :

أولاً : ترقية الإسلام بما علق به من الشوابئ .

ثانياً : تأليف حكومة إسلامية رائدها التعاليم الإسلامية الحقة والعدل والشورى واختيار خير الناس لتولى الأمور والجامعة الإسلامية لا تنافى مشاعر ومصالح أهل الديانات الأخرى .

ثالثاً : مناهضة الاحتلال وتحrir الوطن الإسلامي من الاستعمار والاعتماد على استرجاع قوة المسلمين في تكتلهم وتأثيّرهم مناهضة الاستغلال بكل قوة والتأليّب عليه من غير هواده .

رابعاً : اطرح ما طرأ على الإسلام من عادات غريبة في السلوك والرجوع إلى موقف المسلمين الأول من القرآن واستلهامهم التوجيه منه مباشرة لطبع تصرفاتهم بالطابع الإسلامي .

خامساً : محاربة الاتجاه الاستهباري في التفكير بالوقوف في وجه الشبه التي تشار والتخيّلات المغرضة لنقص مصدري الإسلام : القرآن والسنة الصحيحة الصحيحة وبيان زيفها بالأسلوب العلمي والمداركي .

سادساً : تقرير مبادئ الإسلام من العقلية الإسلامية الحديثة والتنديد  
بالشئون الدين يصطنعون أساليب الغرب (عن علم أو من غير علم ) أدلة لتكين  
المحتل ، ١٩٥٠ .

\* \* \*

ولاريب أن طرح هذه المنظومة الضخمة في أفق الفكر الإسلامي في هذه  
المرحلة الدقيقة من سيادة مصر والأمة الإسلامية ، في فترة ارها صات الاحتلال  
وتفكييف الديون والضغط للقضاء على حرية مصر واحتواها عسكرياً وسياسياً  
كان من أكبر القوى النفسية والاجتماعية والعقلية التي قادت سفينة الدعوة  
الإسلامية إلى طريق النجاة وكان إيماناً بما جاء به من محاولات لتركيز  
قوى الأصالة الإسلامية في وجه الحرب التعرية التي أعلنت في قرة .

## الفصل السادس

### موجة الاحتلال البريطاني

سقطت مصر في يومن الاحتلال البريطاني وهزم عرافي بالخيانة وسيطرت قوى الاحتلال على الاقتصاد والحكم والقانون والتعليم وأنشئت أظفارها فيه بقوة ، فالنظام الربوي الذي يقوم على سيطرة الاستعمار على كل مقدرات البلاد قد مضى في قوة يحصد المزادعين المصريين ويحملهم الديون وبجعلهم ضيماً وخولاً للاجنبي وأرض الدائرة السنوية يقوم ولكركس بتوزيعها على ذوى الولاء من الأسر للاستهار ويخص به عناصر معينة بأكبر قدر منها لأنه يريد استقطابها ، والقانون الذي قامت على المحاكم المختلفة يتحول إلى التطبيق على المصريين عن طريق المحاكم الأهلية ، ودنلوب يعمل في مجال التعليم لتغريب الفكر الإسلامي كله وحجب كل مقومات الإسلام واللغة والتاريخ الإسلامي عنه في محاولة جريئة ، وكرومر من وراء ذلك كله يدعوا إلى تشكيل جيل جديد من المتربيين المصريين ذوى الولاء للغرب ولبريطانيا ليسلمهم زمام الحكم في البلاد ، وخلال ربع قرن كامل مضى كرومر يقاوم الحركة الوطنية ويقاوم الجامدة الإسلامية ويقاوم تعليم حبوم الأمة ، وينفرس ذلك الولاء من الثقافتين يتكونون حول صالون الأميرة نازلى فاضل تحت نفوذ الورد كرومر ومن هؤلاء أنشأ حرب الأمة التي قاد حركة الفكرية لطفي السيد وكان سعد زغلول — على حد تغير الخديو عباس حلمى الثاني في مذكراته — هو الرأس المفكرة وراء هذا الحزب وتلك الجريدة في مستهل عهدها . في هذا الصالون ظهر سعد زغلول وقاسم أمين وكثيرون . عن طريق هذا الصالون وعن طريق حزب الأمة عورضت الحركة الوطنية التي قادها مصطفى

مصطفى كامل و محمد فريد و عبد العزيز جاويش وغيرهم ، وكانوا يذيرون الحركة الوطنية من خلال مفهوم الجامعة الإسلامية .

كان هدف بريطانيا لاحتواء مصر في دائرة الفكر الغربي و صهرها وإخراجها من مفاهيم الإسلام ، عن طريق ذلك التحول الذي أحدثه (دفلوب) في مناهج الدراسة بتقديم اللغة الانجليزية في التعليم على اللغة العربية وتاريخ الغرب وبطولةه وكان سعد زغلول يرمي بتقديم اللغة الانجليزية على اللغة العربية إعلام شأن التحول الغرق ، وكان لطفي السيد يرمي إلى قصر التعليم على أبناء الأعيان وحدهم وكانت الدعوة إلى إحلال العالمية في السكتابة من أخطر الدعوات التي حمل لها الاستعمار البريطاني وكان أشد من ذلك خطراً تلك الدعوة الملحقة على أن الإسلام دين عبادة ومسجد وأنه لا صلة له مطلقاً بالمجتمع أو قضياء ، وذلك بهدف تركيز القانون الوضعي وحججب الشرعية الإسلامية التي توقفت في عهد النفوذ الأجنبي لأول مرة منذ أربع عشر قرناً عن التطبيق . وكان العمل دائرياً على تعميق الإقليمية المصرية وفصل المصريين عن العرب والمسلمين من ناحية وفصلهم عن مفهوم الإسلام الأصيل أيضاً وذلك بإعلام شأن النظام السياسي الغربي الذي حاولوا تطبيقه تحت اسم الديمقراطية الغربية ونشأت في أحضان الاستعمار مدرسة سعد زغلول التي آمنت بالتفاهم مع الانجليز وموالتهم وقبول التعاون معهم وبذلك حولت القوى الفكرية الاستعمارية الممثلة في مدرسة لطفي السيد وسعد زغلول إلى قطع الصلة والروابط مع الجامعة الإسلامية والخلافة العثمانية وإعلام شأن التاريخ السابق للإسلام وذلك ببعث الفرعونية ودعوى عريضة بأن طامة و تاريخ وثقافة .

وأهم هذه الأهداف هي فصل الدين عن السياسة ، وتحويل العاطفة الدينية إلى عاطفة إقليمية مرتبطة بالعنصر والمد والجنس ، وذلك حق يفرق العالم الإسلامي في صراع القوميات .

ومن هنا كانت حملة لوكر على المبادئ الإسلامية ووصفها بأنها مبادئ صحراوية لا تصلح للتطبيق في هذا المصر ، وإنما تحول دون النجاح والتقدم ،

ولاريب كان النفوذ الاستهارى يخضى فكرة الوحدة الإسلامية ويحاربها حرباً عنيفة ، وكان ذلك يرمى إلى التمهيد لتفريق الدولة العثمانية وتوزيع أسلابها وهو ما حدث فعلاً بعد الحرب العالمية الأولى ، ومن هنا فقد عبد إلى تحويل الحركة الوطنية إلى الصراع الحزبي الذى يقتصر عمله على مواجهة الخلاف بين الأحزاب نفسها وينشغل بها عن القضية الأساسية ويدور في ذلك النفوذ الفرعى أساساً .

ومن هنا كانت محاولة النفوذ الاستعماري البريطاني القضاء على الحركة الوطنية التي قامت في مواجهته وتصفيتها وإبدالها بحركة أخرى تتحرّك من داخل دائرة نفوذه، وهي الحركة التي قادها سعد زغلول وجماعة حزب الامة والتي تفرّعت منها الأحزاب السياسية جميعاً بعد الحرب العالمية الأولى بعد أن صفيت الحركة الوطنية التي قادها مصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش والتي هي انت تدعوا إلى مفهوم صريح واضح هو مقاومة النفوذ الاستعماري الاجنبي.

ولقد اتجهت هذه المحاولة السياسية الخزفية وجهة الولاء الأجنبي والإيمان بالتفاهم والتعاون والولاء للنفـوذ الاستعماري ، وقبوله والتعامل معه وهذه هي المركـة التي ظلت سائدة في مصر منذ ثورة ١٩١٩ حتى نهاية عهد الحكم الملكـي .

ولقد عهد كروم إلى الوقوف في وجه الحركة الوطنية التي قادها مصطفى كامل ومحمد فريد بأمررين :

١ - الأول : الانفاق مع الخديو توفيق وإطلاق يده في بعض الامور  
في مقابل أن يدير ظهره للحركة الوطنية ،

٢ - الثاني : التفاهم مع فرنسا وعقد الاتفاق الودي منها عام ١٩٠٤ حيث كانت فرنسا هي منطلق الدعوة لممارضة احتلال بريطانيا لمصر .

وَفِي أَبْيَانِ الْعَمَلِ الَّذِي قَامَ بِهِ كُرْوُنْ (١٨٩٢ - ١٩٠٧) اسْتَطَاعَتْ بِرْيَاطَانَا أَنْ تُسْبِطَ عَلَى التَّعْلِيمِ وَالْقَارَافَةِ وَأَنْ تُزِيِّنَ النَّفْوَذَى الْفَرَنْسِيَّ هَذَا

المجال وفي مجالات أخرى وأن تقيم ركائز لها من أعيان المصريين في البلاد ومن المثقفين في السيطرة على التعليم والثقافة والصحافة .

وكان ذنوب أخطر العاملين في هذا المجال فقد استطاع أقاصاء مسيو لامبير رئيس مدرسة الحقوق الفرنسى الجنسية ، كما عمل على إدخال رجال الارساليات البروتستانية وغيرهم للتدشين في مصر .

وقد قاومت هذا الفوضى البريطاني طلائع من المؤمنين بأيمهم ودينه ووقفوا في وجه النفوذ الغربي وكشفوا عن زيفه وإخباره ولم يتزدروا يوماً في هذه المواجهة بالرغم من كل محاولات النفوذ البريطاني لتشويه نفسه وتأكيده وجوده

لقد حرص النفوذ الغربي ( البريطاني ) على القضاء على الرعيل الأول الذى واجه الاستعمار وقاومه ورفض التعامل معه في خط عمل ما كفر خبيثه وبأراداته ثبت قواعد القانون الوضعي والربا والتعليم العلائى وفصل الدين عن الدولة وعمد إلى تخريج أجيال مبهورة بالغرب مؤمنة بالتعاون مع الإنجليز ثقافياً وإن كان هناك خلاف من وجهة النظر السياسية الظاهرة ، وكان المدفوع فصل مصر عن الأمة الإسلامية والخلافة والوحدة الجامحة من ناحية وفصل مصر عن الفكرة الإسلامية التي تقوم على الشريعة الإسلامية والقيم الإسلامية في المجتمع والاقتصاد والسياسة والتربيـة .

## ( ٢ )

وجامـت مقاومة الاحتلال البريطاني من منبعين :

النبع الأول : النبع الإسلامي الروحي الأزهري الذى بدأ يتنفس ويتحرر ويخرج من القوقة ، ويفسـر في تحرير المقيدة وإحياء اللغة العربية وأداء الدور الصحيح لبناء الثقافة الإسلامية ، وقد قاد هذا العمل جمال الدين محمد هبـده وتلاميذهـم في الأزهر وخارجـه وحسنـ الطويل وأبرـزـهم إبرـهـيم اللـقـافـي وشكـيب إـرـسـلـانـ وعبدـ القـادـرـ المـغـرـبـيـ ورشـيدـ رـضـاـ وـ المـرـاغـيـ وـ عـبـدـ السـلـامـ المـوـيلـحـيـ وـ عـبـدـ الـكـرـيمـ سـلـيـمانـ وـ حـسـنـ هـاـصـمـ وـ أـبـوـ خـطـوةـ وـ إـبـرـاهـيمـ المـوـيلـحـيـ .

النبع الثاني : النبع الوطني ، وهو نبع ملتزم بالوحدة الإسلامية الجامحة بهدف إلى مقاومة الاستعمار والغزو الأجنبي وخاصة استعمار بريطانيا وعارضها معارضة ضخمة واسعة ، وفي مقدمة هذا التيار مصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش وأحمد وفيق وأمين الرافعى .

وقد كان هذا التيار أشد على الاستعمار من التيار الأول في المارضة ، بينما كان هدف التيار الأول بناء الإنسان المسلم بعيداً عن مجال السيواسة وتكوينه ثقافياً وتربوياً وهذا هو العمل الذي توفر عليه الشيخ محمد عبده الذي كان يرى أن أسلوب التربية هو الطريق الوحيد لتحرير هذه الأمة وبناء غدها وكان هدف الاستعمار القضاء على ثلاثة أمور .

١ - الوحدة الإسلامية : وقد اصطنع لذلك فكرة الجامعة العربية ( على يوسف والسكواكب ) وفكرة الجامعة المصرية ( لطفي السيد ) .

٢ - اللغة العربية : وقد اصطنع لذلك وملكتوكس ودعوهه إلى العالمية وولاه لطفي السيد وقاسم أمين لما دعوا بهما إليها .

٣ - التعليم العلماني المفرع من الإسلام : وقد اصطنع لذلك سعيد زغلول على خط دلوب ( مع بعض الطواهر الخادعة ) .

٤ - الشريعة الإسلامية : وقد رکز في ذلك على نظام العدالة الأهلية والقانون الوضعي :

(٣) محمد عبده وبناء المسلم تربويا

كانت دعوة محمد عبده «علمية»، بناء على الواقع الذي عاشته مصر بعد الاحتلال فهي ترمي في الأسماء إلى ..

(١) تحرير الفكر من قيد التقليد وفهم الدين على طريقة سلف هذه الأمة قبل ظهور الخلاف والرجوع في كسب معارفه من يتابعها الأولى وهي المكتاب والسنّة وفتح باب الاجتهاد ..

(٢) إصلاح أساليب اللغة العربية في التحرر سواء في الخطابات الرسمية والمراسلات بين الناس وتجديده شباب الفصحى والمعناية بأمرها ..

(٣) محاربة الخرافات والأباطيل التي نسبت ظلماً وزوراً إلى الدين وتحريك رجال الدين من رقادهم لأنهم مصابيح الظلام ..

(٤) الاتحاد العام أمام العدو الخارجي ونسيان الم Razas والخلافات الداخلية أثناء المطر ..

(٥) الاعتداد في نهضة المسلمين على الموضوع بالازهر لانه «صن الدين ونسل اللة» ..

(٦) اعتبار الدين صديقاً للعلم لا موضع لتضادهما ، إذ لكل منهما وظيفته التي يؤديها وهي حاجات البشر لاغى لإسداها عن الأخرى ..

(٧) أن القرآن يجب أن يكون أصلاً تحمل عليه المذاهب ..

(٨) المعناية بتربية الأمة تربية خاصة وأنها مقدمة على العمل السياسي ..

## الفصل السابع

### سعد زغلول: رائد التحول نحو التغيير

خرجت مدرسة الاستعمار البريطاني نموذجاً من القادة والسياسيين والحكام يختلف اختلافاً واضحاً وعميقاً عن نماذج القادة والسياسيين والمفكرين الذين عرفتهم الأمة الإسلامية إيماناً بالله وتقديراً للدفاع عن كلمة الله ودفعاً عن العرض والأرض يتمثل في هؤلاء الذين حاربوا في مجال الجماد الحربي أو السفاح الوطني الإسلامي ، ولالمعروف أن هذه المدرسة التي قاومت النفوذ الاستعماري في مصر عند دخوله عام ١٨٨٢ قد قاومها الإنجليز وحاربوا أشنع الحرب حتى قضوا عليها من أمثال مصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش وأحمد وفيق وأمين الرافعى وعلى الغایات ومن قبل قارم الاستبداد عمر مكرم ومحمد السادس وعبد الله الشرقاوى وحسن العدوى وأبو العلا الخلفاوى و محمد الإمامى. لئن كان الاستعمار حريضاً على صنع طبقة خاصة من المثقفين حمل كرومر على إعدادها ووعلها بأن تسلم قيادة الأمة بعد خروج الإنجليز ووفقاً لها وكان أبرزها: لطفي السيد الذى قاد عن طريق الصحافة حركة الاقليمية المصرية المنفصلة عن العربوبة وعن الوحدة الإسلامية وسعد زغلول الذى قاد حركة التعليم ومكنت اللغة الإنجليزية ومن قبل عمل على مد امتياز قناة السويس ، وهادن الاستعمار وتتمدد على كرومر كما تشهد بذلك مذكراته وكتابات المؤرخين المثقفين .

إن شخصية سعد زغلول تكشف عن مدى التحول في مفهوم البطولة والجهاد والكفاح الوطني بالنسبة لأوائل الابرار الذين قدموا بعض قلوبهم وعصارتهم أرواحهم في سبيل تحرير الوطن وتصحيح الفكر والقياس الاصالة وإعادة بناء الأمة على طريق الإسلام والحق أن الحركة الوطنية المصرية قد بدأت في أول الأمر في إطار الجماد الإسلامي ومن خلال مفهوم وحدة الأمة الإسلامية التي ربطها القرآن وجمعها الإسلام تحت زعامة رسول الله ﷺ .

منذ بدأت حماقة التفود الأجنبي السيطرة على هذه الأمة فإن صيحتها بالمقاومة كانت تمحى راية الإسلام ولواء الجهاد باعتبار أن الأمة الإسلامية أمة واحدة وأن كل أرض هي أرضها .

ولكن هذا الأسلوب الجديد الذي طرحته التفود الاستعماري للزعامة هو الذي حل معه مفاهيم التجربة الوطنية أو القومية أو الأقليمية التي دخلت مع الزعامات التي صنعتها الاستعمار ، فقد واجه الاستعمار أمة مؤمنة وزعامت نكافحة في سبيل تحرير أرضها ووطنهما ولكنها تؤمن بالوحدة الإسلامية والارتباط العميق بين الأرض وبين منهج الله .

ولذلك فقد وجد الاستعمار من أمره سيراً في المرحلة الأولى فقد واجهه قوم من القادة الغير الذين يتحرر كون في جهادهم من داخل إطار المفهوم الإسلامي الجامع : وجد في مصر أحد عرابي ومصطفى كامل ومحمد فريد وووجد في تونس عبد العزيز الشعالبي وووجد في ليبيا السنوسى وعمر المختار وووجد في المغرب عبد السكريم الخطافي وووجد في الجزائر عبد القادر الجزائري وووجد في الهند أحمد عرفان وووجد في القوقاز الشيخ شامل وووجد في كل قطر عربي وإسلامي تلك الصفة من المجاهدين الصادقين الذين يؤمنون بتكميل الدعوة إلى تحرير الوطن وإلى تحرير الجمجم ، ويرون أن النهج الإسلامي هو وحدة السيفين بإعادة بناء الأمة من جديد .

ولما كان التفود الاستعماري يريد تثبيت إقامته وتركيز دعائمه فقد عجز عن التفاصح مع هؤلاء المؤمنين الصادقين بربهم ودينهם وأوطانهم وقاوهم شر مقاومة وعمل على تحطيمهم وتدميرهم ، إما بالسجن أو النفي أو الإبادة وأخذ في نفس الوقت في بناء زعامات جديدة داخل نطاق دائرة تفوده ، زعامات تؤمن به وتستجيب له وتلتقي به في منتصف الطريق وتتحركة في إطار مفاهيمه أساساً ، ولا يأس أن تختلف معه خلافاً ظاهراً ، مادامت هذه الزعامات تؤمن بوجوده وتعامل معه ، وتقبل سلطاته وتقرب بتنفيذ قانونه الوضعي ونظامه السياسي وتتخضع لمندوبيه وتتفقد نصائحه باعتبارها أوامر ، هذه التبيعة المسومة التي صنعتها التفود الاستعماري في أرض الإسلام ، إنما كان يعدها لتحكم هذه الأقطار

طويلاً ، ولذلك فقد اختارها بعناية وكونها وربما ومنعها القدرة على أن تكتب إعجاب الجاهير بالخلاف الفرعى معه ، ولكنها كانت في جموعها من صنع يده وصاحبة ولاه أكد له ، ونحن حين ندرس تاريخ الحركة الوطنية في العالم الإسلامي نجد هذه البدائل واضحة وفانّة وقد مهد لها الاستعمار وأجل من طريقها رجال الوطنية الإسلامية الحقة ، بالفن والسجن والتشريد وفي مصر نرى كيف استطاع الاستعمار من دخوله البلاد ١٨٨٢ إلى أوائل الحرب العالمية ١٩١٦ أن يتخلص من هذه الجماعة المسلمة الصادقة الإيمان بالعمل عن طريق الجماد والمقاومة وفق أسلوب الإسلام ، لأنها أحضر عليه وأخطار على بقائه ، وهي حائل دون نشر مفاسده وسوءاته وسوءه وغزو الفكري ولذلك فسر عان ما حاصر هذه الجماعة وقضى عليها واستطاع كروز في خلال خمسة عشر عاماً أن يخرج جيلاً جديداً من المتربيين أولياء النفوذ الاستعماري القابليين بالوجود البريطاني الذين يؤمنون بأسلوب المناورة والمفاوضة والتفاهم مع الاستعمار مع التقبل والإعجاب والتقدير لأسلوب التبشيرية الرأسمالية المديمقراطية الغربية ، والنقل من نظامها السياسي والاجتماعي والاقتصادي أى بمعنى أو بضم المضوح لأسلوب العيش الغربي ، : الأسلوب الربوي في الاقتصاد والببرالي في السياسية والعلمانى في الاجتماع والتربية ومن خلال هذا المخطط خرج لطفي السيد ومحمد زغلول وعبد العزيز فهري في هذا الجو الذي غام على مصر بالاحتلال وفي مواجهة الحركة الوطنية التي قادها مصطفى كامل ومحمد فريد صنع الاستعمار اتباعه ورجاله ، وكان تعين سعد زغلول ناظراً للمعارف هو لإذان بنجاح خطة كروز في تسليم القيادات الفكرية والتعلمية إلى أولياء النفوذ الأجنبي ولقد حارب سعد زغلول الحركة الوطنية منذ يوم أن تولى الوزارة وقدم زعيم الأمة (محمد فريد) وهو وزير للحقانية إلى المحاكمة وانسحب من مشروع الجامعة ، وتوسّع جعل التعليم باللغة الانجليزية ورفض طلب الجمعية العمومية باستبداله بالعربية وقال : إننا إذا جعلنا التعليم باللغة العربية أنسنا إلى بلادنا إنسامة كهري ، وكانت هذه أولى خطوات إندماجه في صفوف الاحتلال ، و قال مصطفى كامل : إن الناس قد فهموا الآن بأوضح ما كانوا يفهمونه لماذا اختار كروفورد لوزارة المعارف صهر رئيس الوزراء مصطفى فهمي بدلاً

الأمين على وحيه الخادم لسياسته وفهموا لماذا قامت الصحافة الانجليزية والصحف  
المتحزبة للانجليز وذرت الدماء في العيون : فائلة أن الوزير الجديد من الحزب  
الوطني في حين أن كل شيء من أحواله وشئونه يدل على شدة ميله إلى  
السلطة .

ولقد كان لبراز سعد (في المعارف) ولطفي السيد (في الصحافة) على  
هذا النحو كيما وحجا لأول أيام الحركة الوطنية الأصلاح الذين كانوا يزعجون  
الإنجليز فيطالبة بالجلاء وينكرن المفاوضة معهم ، ولقد قدموا هذا الجيل  
وسمحوا له بالظهور بعد ثورة ١٩١٩ فكان سعد زغول وأعوانه الذين آمنوا  
بالتفاهم والصادقة الانجليزية هم الخصوم الشرفاء الموقلون ، وكان سعد  
الذى حارب الحركة الوطنية أيام محمد فريد بتقاديم فريد للمحاكمة وإعادة قانون  
المطبوعات القديم بعقوبته الشديدة على كتاب الوطنى هو زعيم هذه الأمة .

ومن هنا ظهرت فكرة (الوفد) من أولئك الذين ذهبوا لمقابلة  
المعتمد البريطانى (سعد زغول - عيد العزيز فهمى - على شعراوى)  
في ١٣ نوفمبر ١٩١٨ .

لقد كانت تصريحات هؤلاء الرعاعى هى جواز الترور لهم إلى الحياة  
السياسية فقد أعلناوا ولاهم الساكن الكامل لبريطانيا وأعلنوا ببرؤهم من الحزب  
الوطني وأكروا أنهم من جماعة حرب الأمة الذين قبلوا الصدقة مع الانجليز  
ولقد كان تصريح سعد زغول هو أشد هذه التصريحات ولاد وخصوصا  
للإنجليز : وتقديم فناة السويس ضمانة كاملة للإنجليز لما حق احتلالها .

وبذلك نجح سعد زغول في امتحان الرعاعى والقيادة وقدم مصر  
للإنجليز لقمة سائفة تحت اسم الاستقلال ، وهو الاسم البراق الخادع الذى  
استعمل بدبلا لـكلة ، الجلاء ، التي كان يستعملها الحرب الوطنى والواقع أن كل  
عاصمه سعد زغول إلى السادة الانجليز ، لم توكله الأمة فيه . وما كان الأمة  
أن تطلب هذا مطلقا ، ولو طلبت هذا لامكنت تحقيقه بأسهل الأساليب  
وبهذه ملأوا قلة الدهاء بتصريحية الشباب ، ومعنى هذا أن سعد زغول قد

قتل روح المهمة التي أنشأها الرعيل الأول من المجاهدين سواء في المجال الوطني . أو في المجال الاجتماعي وحمل إثما خطيراً هو أول من حول مفهوم الوطنية في العالم الإسلامي من صيغته الإسلامية متمثلاً بالجهاد الذي دعا إليه الإسلام إلى المفهوم الغربي الواقف القائم على المفاهيم والفهم وقبول الأمر الواقع والخنوع والذلة للمستعمر وبذلك كان ولها لخصوص الإسلام وموازراً للغزو الأجنبي وحامياً للمحاذير والمخاطر التي وقع فيها الوطن الإسلامي بتعطل شريعته وغلبه المصادر الربوية والقانون الوضعي وأسلوب التربية العلماني والتقطيع الغربي عليه .

لقد كان سعد زغلول هو الذي كسر منهج المجاهدين المسلمين في مقاومة الاستعمار وحطم خطة المواجهة والمواجهة والاستمساك بمنهج الإسلام في الجهاد والحكم وبناء المجتمع ، فجاء هو — وهو الذي درس في الأزهر — ليتحوّل بالبلاد (بحو التغريب والتفرنج وقبول الأمر الواقع والاتصال من الحقن والتعاون معه والانبهار بالفكرة الغربية ورفض مفهوم الإسلام في الوحدة الجامعية وتطبيق الشريعة وبناء المجتمع على أساس الحدود الإسلامية ) ، وبذلك فقد سن هذا الاتجاه الخطير الذي قام عليه الحكم السياسي في مصر حتى نهاية عصر الملكية .

إن سعد زغلول يحمل أثم أول من حول الوطنية في العالم الإسلامي من مفهوم الإسلام إلى المفهوم الغربي الواقف وأنه كان ولها لخصوص الإسلام ولإعداء الدين وأنه آزر الغزو الأجنبي ولاه وصداقه وإعجاباً .

## سعد زغلول و طه حسين

### مقدمة للماركسية والعلمانية والذهب المادي

كانت المدرسة السياسية التي قادها سعد زغلول قد حطمت مفهوم الوحدة الجامعية بين الإسلام والوطنية وانبعاث العمل الوطني من الإيمان بالإسلام ومن خلال مفاهيمه الجامعية وإحلال مفهوم جديد غربي يقوم على أساس تضييق دائرة الوطنية وفصلها عن الإسلام نهائياً وقيامها على أسلوب الصراع والمجيء والمناورة مع انتشار النفس أمام الغاصب والإعجاب به والتسليم له ، والخاضوع لوجه نظاره .

ثم فتحت هذه المدرسة السياسية ، الباب أمام المدرسة الفكرية الحاضنة لأسلوب الغرب في الثقافة والتعليم والتربية والإعجاب بأسلوب حضارته وقيام المدرسة على أساس علماني تفرع من الدين جملة ومن مفهوم الإسلام الاجتماعي السياسي الاقتصادي .

وهو التيار الذي حمل لوائه لطفي السيفي وجامعة جريدة السياسة ( هيكل و طه حسين و محمود عزmi و على عبد الرزاق ) ومعهم سلامة موسى والعقاد وهي ماتسمى بالمدرسة الابيرالية في الفنون ، والممتدة بعد ذلك في لويس هوجن ومصطفى أمين و م دعاة الديمقراطية .

وفد وضع دعاة مدرسة التغريب هذه القواعد التي خرجت بالفكر الإسلامي عن أصوله ومنهجه الواضح وطريقه الأصيل بحيث استطاع الفكر الغربي أن يفتح ثغرة في جدار الفكر الإسلامي تسرب منها فيما بعد الفكر الصهيوني والفكر الماركسي ونشأت المدرسة المادية الاشتراكية والوجودية والفرويدية وهي نتاج الفلسفية المادية أساساً وهي التي أفسح لها حدثاً صدر وجوداً قوياً مدعماً في الصحافة والأعلام خلال مدة ١٩٦٠ - ١٩٧٠ .

وقد قاتلت دعاة مدرسة التغريبية في الفكر على الأسس الآتية :

أولاً : الداعي الباطلة بين الإسلام دين روحي لاصله له بالمناهج الاقتصادية والاجتماعية والسياسية وأنه قاصر على العبادة والمسجد والصلة والصوم ، أما أنظمة المجتمع فإنها تؤخذ من الغرب ومن الفكر الغربي بدعوى أن الإسلام ليس له علوم سياسية أو اجتماعية أو اقتصادية وفي تذكر بالغ بالمناهج الإسلامية التي عرفها العرب .

ثانياً : انكار دور الإسلام في بناء الحضارة العالمية وتقديم المنهج العلمي التجريبي بدعوى أن المسلمين أخذوا منهج اليونان وفلسفتهم وأقاموا عليهما حضاراتهم وهي دعوى مبطلة كاذبة ، كشف زيفها علماء منصفون من الغرب نفسه .

ثالثاً : الفصل بين الأدب العربي وبين الفكر الإسلامي وإعطاء الأدب حرفيه في الانطلاق في البعد عن الجنس والشبق والاباحيات والكشف وإعلام هذا الجانب من شعر أبي نواس ، وإعلام روح الشعوبية بإحياء ابن المفعع وإحياء الفكر الوثني الصوفي المتمثل في ابن عربي والمخلاج .

رابعاً : الداعي العريضة الكاذبة بأن المسلمين أقاموا الفكر الإسلامي على مناهج اليونان (أرسطو وأفلاطون) في الماضي وأدالك فلا يمنع أن يقوم الفكر الإسلامي الحديث على مناهج الغرب : دور كايم واوجست كونت وغيرهما .

خامساً : إعلام مفهوم الغرب في الجبرية التاريخية ، وهي التي تلغى الإرادة الفردية ، وأخلاقية الحياة ، ومحاولة الادعاء بأن الأخطاء تنسب إلى المجتمعات وليس إلى الأفراد .

سادساً : تصور أن الإنسان مجموعة من الفتوى المادية تحكمه رغبة الجنس والعيش في إطار مذهبي فرويد وماركس ، وأنه خاضع لهذه القوى وأنه يمكن تحاكمته على أساس المذاهب التجريبية ، بينما أن العلوم الإنسانية لا يمكن أن تضيق لهذا المنبع المادي لأن هناك جانب آخر لا تعرف به الحضارة الغربية وهي الروح والنفس والمعنويات .

**سابقاً:** إثارة روح الشك المؤدية إلى الإلحاد، وروح الإباحة المؤدية إلى الاحرف الخلقى .

ولقد كان التركيز على هذه المعايير مقدمة لسيطرة المذهب المادى الذى جعل لوانه الماركسيون فى عهد عبد الناصر ووجد طريقه تحت تأثير هذا التعبير الذى قدمته مدرسة طه حسين .

وقد يتبع من بعد أن النظرية المادية مسيطرة على كل الفكريين : المذكر للبيروقراطي والفكر الماركسي أو الاشتراكى .

ومن هنا فقد حرصت القوى السياسية في عهد عبد الناصر إلى تدريس النظرية المادية للشباب في نطاق المنظمات السياسية : التنظيم الطليعي والمعلمات الاشتراكى وغيرها وذلك لتركيز مفهوم الماركسية في هذه النفوس والمقول ، غير أن عمق الإيمان بالإسلام كان مانعاً وحاجزاً دون تقبل العقل المسلم والتفاسير المسلمة لهذه المفاهيم بل ولم يلبث أن انفجر مع نكسة ١٩٦٧ بيار إسلامي قوى تحت اسم « العودة إلى الله » .

ولقد أدى هذا الأسلوب التغريبي الذى بدأه سعد زغلول وعنته طه حسين وطبقه عبد الناصر إلى جملة أمور :

(أولاً) إلى : إزاعة الريف والهداع والتضليل والاستعلام بالباطل والإعجاب بالهجاء والتبييس على الحق وحمل صورة الإسلام الساطع بمفاهيم زائفه خادعة .

(ثانياً) إلى : خلق جو من « السطوة » على الفكر الصحيح وإعلاه أصحاب الفكر الزائف وإفساد أخلاقيات الحياة الجامعية والعقلية .

(ثالثاً) إلى : خلق روح الوصوصية والثقافية والخذلان ومحجب كلة الحق وتدافع اليأس نحو المطامع بوسائل الحباينة والانتقام والخطف حتى فسدة المجتمع فساداً حسيناً في بعاب المعاملات بين الناس ، ونشرت روح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغلب أصحاب الرشوة والفساد والظلم وأصحاب أصناف الخلق والذين من مفترق الحياة .

## الفصل السادس

### التبعية بعد الحرب العالمية الأولى

جمات الحرب العالمية الأولى كنقطة تحول في خطة الاستعمار والمنفوذ الأجنبي، فقد كانت الفرصة قد أوفت لتعزيز الدولة العثمانية التي وقفت في وجه الغرب حاميةً للعالم الإسلامي أربعين عام والتي توالت المؤامرات عليها منذ قرون طويلة بهدف تهزيمها . وقد جامت الخطوة مرتبة على أساس إفادة رأس جسر للصهيونية في البلاد العربية في فلسطين تحت اسم وعد بلفور الذي مكن لهجره شتات اليهود من أوروبا إلى فلسطين وكانت الخطوة قد عرضت على السلطان عبد الحميد فوقف في وجهها بشدة وصلابة وكانت من أسباب اسقاطه ، كما كانت الخطوة توئي إلى اسقاط الخلافة الإسلامية وتعزيز شمل المسلمين وإذاعة دعوى الأقليات والقوميات لاحياء تاريخ ما قبل الإسلام من الفرعونية والفينيقية والأشورية والبابلية وإغراق المسلمين في نظم إقليمية وإحياء عنصريات قديمة تفصل بينهم .

وقد وضعت الخطوة لتقسيم البلاد العربية بين فرنسا وإنجلترا .

وقد ظهرت وثائق جديدة أثبتت أن تجزئة البلاد العربية لم تكن وليدة الحرب العالمية الأولى وإنما كانت الدول العربية قد رتبتها خلال سنوات من قبل ذلك وبالذات من سنة ١٩٠٦ - ١٩١٤ أخبر بذلك رشيد الخالدي في كتابه ( السياسة البريطانية في سوريا وفلسطين ) .

وتعد أسباب ذلك إلى ضعف الدولة العثمانية ذلك الضعف الذي دفع الدول الأوروبية الكبرى ( بريطانيا وفرنسا وألمانيا وروسيا ) إلى اقتطاع أجزاء من أراضيها ثم تم تقسيم بينها على مناطق المنفوذ التي تختص كل واحدة منها في الأراضي التي بقيت للدولتين في آسيا .

ذلك فإن المؤتمر الذي عقد في بريطانيا ١٩٠٧ المعروف بـ مؤتمر (برمان) كان قد عرض للخطر الواقع على الغرب وسقوط حضارته وبروز وارث قوى هو الأمة التي تسكن جنوب البحر الأبيض المتوسط على قارتي إفريقيا وآسيا وقد انفتحت الآراء على وضع جسم غريب بين القارتين يحول دون وحدتها ومن هنا توكرز العمل على تشكيل الصهيونية من فلسطين بوصفها الجنس الغريب العازل المعمق لنهضة العرب وال المسلمين .

وقد حققت الحرب العالمية النفوذ الأجنبي عدة غایات :

أولاً : القضاء على استقلال هذه الأمة وقدرتها على إمتلاك إرادتها وبذلك سحببت عن شريعتها الإسلامية أساساً .

ثانياً : القضاء على الوحدة الإسلامية النامية تحت لواء الدولة العثمانية (العرب والترك) والتي كانت تتجه إلى جمع لواء المسلمين تحت سلطان الخلافة .

ولتكن الحركة الوطنية التي كانت تحمل طابع الإسلام في الدفاع عن الأرض وعن العرض والتي كانت تستمد مقوماتها من مفهوم الجهاد ومقاومة الفاسد وعدم قبول تدمي الأجنبي ورفض ولایة غير المسلم ؛ كل هذا كان هو المصدر الحقيقي للثورة المصرية ١٩١٩ التي ورثها سعد زغلول وجماعة السياسيين المخترفين الذين تولوها من بعد ، فقد كانت ثمرة مفاهيم عمر مكرم وأحمد عرابي ومصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش في الحرية وكان الأزهر هو القائد الحقيقي لهذه الثورات الثلاث : الثورة ضد الفرنسيين وثورة عرابي وثورة ١٩١٩ في ثورات إسلامية وإن تلقفها النفوذ السياسي الذي أوجده الاحتلال البريطاني .

ولقد كانت تجربة النظام السياسي الديمقراطي المقتبس من الغرب والتي نسبقها مصر من خلال نظام الأحزاب والانتخابات تجربة فاسدة لم تتحقق الأهداف الحقيقة . وكانت البلاد تتطلع إلى العودة إلى أصول فكرها لمنهج شريعتها وحياتها .

وكان الضربات التي تولت عليها باللغة الخطورة :

(١) الاحتلال وسيطرة النفوذ الأجنبي والحكم عن طريق أعيانه .

(٢) سقوط الخلافة وتنزق الأمة الإسلامية إلى وحدات صغرى .

(٣) غلبة الدعوة إلى الفرعونية والمصرية وحجب مفاهيم القرآن والتاريخ الإسلامي .

وكان التصور بعد الحرب العالمية الأولى أن تأخذ الدول حريتها وتحتها في بناء مجتمعها ولكن النفوذ الاستعماري أضعف ظاهرها من سلطانه ، وغير الآباء من وصاية واحتلال إلى استقلال ذاتي ، وبقي يحكم من وراء نفوذه أولئك الرعماه المتصارعين على السلطان والخاضعين لنفوذه وفي أبان هذه الفترة — فترة ما بين الحربين — تحققت بعض الخطوات التي فتحت الطريق أمام الفكر الإسلامي لتصبح هقيقة يومها من أحسن بهزيمة السياسية والحزبية وفساد النهج الذي قامت عليه ، ولقد كان سقوط الخلافة عاملًا هز نفوس المسلمين أزاء هذه الامانة الغالية ، فلما تأمرت الدول الاستعمارية عن طريق التبشير وإنشاء ابتعاث التبشيرية ومدارس الارساليات وتوسيع هذه الخطوة كان على المسلمين الشعورين أن يواجهوا ذلك ببناء الجماعات الإسلامية فظلت الشبان المسلمين والمداية الإسلامية ، والابطة الإسلامية ومكارم الأخلاق والإخوان المسلمين والأنصار وشباب محمد وعشرات الجماعات التي حللت لواء التوجيه الإسلامي لمقاومة التبشير والغزو العسكري ، وكانت قد تكشف بعد عشر سنوات من ثورة ١٩١٩ فساد الوجهة التي جرت عليها الأحزاب السياسية بصراعها وتنزقها وأسلوبها في المواجهة وتقسم ولاتها بين القصر وبين الاستعمار ، وتطلع الناس إلى روح جديد ، إلى مفهوم جديد ، إلى هدف جديد هو بناء جيل من الشباب المستقيم على مفهوم الإسلام الصحيح فقد كانت دعوات جمال الدين ومحمد عبد ورشيد رضا قاصرة على النخبة المثقفة ، وعلى مجموعة الصفوه من العلماء ولكن الأمر أصبح بها خطوة جديدة ، هذه الخطوة التي قامت بها الدعوة الإسلامية في هذه المرحلة ودعمت أسسها وقواعدها على أساس

ـ تربية جيل ، يفهم الإسلام على أنه دين ودولة وعباده ونظام مجتمع ، وأول ما يتطلع إليه أن تعود الأمة الإسلامية إلى العمل والحكم وبناء مجتمعاً تحت لواء الشربة الإسلامية التي عطّلها النفوذ الأجنبي وحجبها وفرض القانون الوضعي ونظام الربا والتسييس السياسي الديقراطي الوافد والتعليم العلماني وقد نما هذا البناء واسع نطاقه وضم عشرات من الشباب المثقف المسلم في ميادين دراسات القانون والتجارة والطب والاقتصاد والأدب والمجتمع حيث مضى كل منهم في طريقه يبحث عن موقف الإسلام ومفهومه ، ويرد مفهوم الفكر الوافد في محاولة للبحث عن الاصالة والتاسن التابع ودعوة الأمة إلى طريق الله الحق ، حتى علا صوت الإسلام ونما واقتحم الجامعات ونشر شعاعه إلى إفريقيا والشام والعراق وأسيا فعلاً صوت الدعوة إلى الله وحقق تنازع واسعة عميقة في بناء العقل الإسلامي الجديد واستطاع أن يقاوم حلقات التشكيك والتشبّه والاستشراف ويرد على الشبهات ويدهحض فكرة التغريب ويعمل عدوه في تقديم ما عجزت عنه المناهج التعليمية والمدرسية والثقافية ونشأت صحافة إسلامية جادة تحمل لواء الدفاع عن المقدسات وتحرير الوطن وتصحيح المفاهيم على نحو بالغ الأهمية والخطورة كاشفة عن أوكرار الاستعمار والصهيونية والنفوذ الأجنبي بمقدمة صفحات تاريخ الإسلام ، حتى تهافت الأذهان إلى إيمان راسخ بأن نهاية الحرب العالمية الثانية التي أعلنت دول الغرب على أنها ستحقق حق تقرير المصير لأهلهم ، لا بد متوجهة إلى امتلاك الأمة الإسلامية لرادتها وازاحة نفوذ المستعمر وأعوانه ، وتقديم تلك الصفة المؤمنة لأخذ مكانها في قيادة المسيرة :

ولكن الأمر كان على غير ما يتطلع إليه المصلحون ، فقد كان سقوط الخلافة الإسلامية مقدمة لتوسيع النفوذ الصهيوني الذي استطاع بالحرب العالمية الثانية أن يتحقق وجوده على رأس جسر في فلسطين ، وكانت المصادمة الأولى التي كشفت عن قوّة المدعوة الإسلامية على نحو دفع القوى الغربية إلى المسارعة بتصفيتها والقضاء عليها .

ـ وإذا كان النفوذ الغربي والاستعمار قد استطاع بالحرب العالمية الأولى :

القضاء على الخلافة الإسلامية وتمزيق وحدة العالم الإسلامي فإنه استطاع بالغرب العالمية الثانية إقامة إسرائيل والقضاء على وحدة العالم العربي ، في الأولى أزاح النفوذ الاستعماري قادة اليقظة العربية الإسلامية وقدم رجاله وفي مصر أزاح الحزب الوطني وعبد العزيز جاويش ووضع لطفي السيد وسعد زغلول وفي الشام أزاح شكيب ارسلان ورشيد رضا ومحب الدين الخطيب ودعاة العروبة المرتبطة بالإسلام ووضع قادة البعض ورجال الجماعة الأمريكية ( نبيه فارس وميشيل هغلق وقسطنطين دزيت ) .

كذلك في الغرب العالمية الثانية كانت الخطوة مرتبة لسيطرة رجال من الجيش على الحكم في جميع أنحاء العالم الإسلامي وفي مقدمته باكستان وسوريا ومصر والعراق .

ولم يكن هناك خطر على الأمة أبان الاحتلال فقد كانت القوى كلها مجندة للقاومة ولكن بعد الاستقلال جاءت مرحلة التراخي والترف والاستسلام وبهذا تصافحت حركة العدو ، الذي انتقل من مرحلة الغزو السياسي والعسكري إلى مرحلة الغزو الفكري والثقافي ، لقد كان خلال مرحلة الاحتلال يستعد لمرحلة ما بعد الاستقلال بإعداد قواعده التي ينطلق منها :

المدرسة ، الارسالية ، الصحافة ، الثقافة ، السرح ، السينما ، اليوم أصبحت كل هذه القوى في يده .

والحكم الوطني بعد الاستقلال كان ولاهه الفكرى غريباً ولمن بدا أنه خصم للاستعمار سياسياً ولذلك فهو لم يراجع ما صنعه الاستعمار في بلاده ولم يغير من سير الاتجاه والتوجيه منها وسلك نفس طريق الاستعمار قبله ، في إخلاء الواقع الاجتماعي من الإسلام ، فقد أكد العلمانية في عزل الدين عن الدولة ، فأبعده عن التعليم ، والتشريع ، واضعفه معاهده ومؤسساته ولغي المحاكم الشرعية وسوى هذا الحكم الوطني في بعض المجتمعات الإسلامية بين الرجل والمرأة في الميراث وقلد الكثلك فى قيود الزواج والطلاق وأتاح الفرصة للدولة في أن تبارك زواج المسلمة بغير

المسلم بينما عمد البعض الآخر إلى رفع القرآن كثيًّا ووضع مكانه الاشتراكية الليبية لـكارل ماركس وماوتسى تونج وهناك من مسح الأحوال الشخصية في الإسلام ، وأعلن الكثيرين منهم تمجيد مصطفى كمال أنانورك والسير على خطاه ، وتقديم فهم خاص للإسلام يختلف عن مفهومه الصحيح .

لقد سار الحكم الوطني على القواعد التي رسمها المستعمر وتشبّق بها ولم يحاول أن يعدل من هذه الأنظمة بما يتفق مع قيم الأمة وتراثها وهويتها وذلك لأنَّ أغلب هؤلاء الحكم لم يكونوا مؤمنين بأنَّ الإسلام له نظام قادر على العطاء .

## الفصل التاسع

### الخروج من التبعية

بعد الحرب العالمية الثانية ، وفي خلال انحسار موجة الاستعمار الغربي (الفرنسي والبريطاني) عن البلاد العربية ، واجه العرب والمسلمون : الفزعة الشيوعية وتغير نظام الحكم في أغلب البلاد العربية المواجهة للفلسطينيين ، وغائب عليها النظام العسكري ، نظام الحزب الواحد العسكري ، والذي حمل معه مفهوم القومية العربية المفرغة من الاسلام ، ومزيد من التبعية العلمانية الغربية ، ثم ظهر ولاد جديد للشيوعية ، وتقاسم العالم الاسلامي أنظمة مختلفة ببعضها ذلك ولاد غير ، وأخرى ذات ولاد شيوعي ، وكانت المحاولة تهدف إلى متواجهة الشيوعية ، التي هرمت العرب في سرتين : حرب ١٩٤٨ التي استطاعت بها أن تقيم الدولة وحرب ١٩٦٧ التي استطاعت بها أن تستولى على القدس .

وأفادت حركة التحرير من مرحلة الفوضى العسكرية والتوريق ما تحقق أياها الآفاق أكثر مما كانت في أيام حكم الاحتلال والاحتلال ، كانت الضربات الأولى هي الربا والقانون الوضعي والتعليم العلماني والديمقراطية المليالية .

أما الضربات الجديدة فكانت أشد عنة : كانت « القومية » ذات المفهوم العلماني والاشتراكية ذات المضمون الماركسي والحرية ذات المضمون المترور من قيم الأخلاق وفي ظل هذه المرحلة لم تكن هناك نافذة واحدة مفتوحة لا ي régime ما تطريه هذه الدعوات من ماركسية وجودية والحادية ومادية .

وكان الخلاف الذي وقع بين القائمين على الدعوة الاسلامية وبين المسلمين على الحكم أقره في حجب الكلمة الاسلامية وتخوفها وانعدامها ، وكذلك ذلك انسجام دعوة الماركسيّة وأهواهم ومنظماتهم ، وكانت فرحة الفوضى

الغربي بالماركسية أشد من فرحة الشيوعين بها في عالم هدم للأمة يمزقها فرقاً جديدة أكثر مما هي مزقة .

ونفشت بعد الحرب العالمية الثانية موجة من الإلحاد والتزاعات الإقليمية والقومية المفرغة من مفهوم الإسلام إلى موجات من الاشتراكية والوجودية والفرويدية .

ولتكن أيام تأسيس تونس ١٩٥٧ أول أعادت النفع بآفاق المؤدية، كانت نتيجة الانحراف عن هديه وكشفت عن أن كلا المذهبين الفريدين الوافدين تم تحرير الرأسمالية والديمقراطية بعد الحرب الأولى وتمرير الاشتراكية والماركسيّة بعد الحرب الثانية، وفشل كلامها عندما أعلن الرجحان الإسلامي العربي دافعه لكلا المذهبين، بعد أن اكتشف أن كل منهما هاجم عن العطاء اهتمام الذي قدّمه الإسلام: بساط الروح والمادة بما ومن ثم فقد تبينت الأمة في كل أجزاء العالم الإسلامي بآفاق تحررها وقدرتها على امتلاك إرادتها بخطاب أن تصدر عن منهاجاً إسلامياً أصيلاً وبذلك تكشف فشل التجاربتين والمذهبين .

ومن هنا فقد كان لا بد لحركة البقظة الإسلامية من أن تواجه جميع القضايا والآثاث والأيديولوجيات المطرودة في أفق الفكر الإسلامي وأن تكشف عوقب الإسلام منها وأن تدخل مرحلة جديدة هي مرحلة الرشد الفكري والإنسانية والقدرة على امتلاك الإرادة من أجل بناء الحضارة الإسلامية الجديدة المتتجددة على أساس قاعدة القرآن الصلبية الجامحة بين المادة والروح والقلب والعقل والدنيا والآخرة .

لقد بدأت المواجهة مع الفكر الغربي منذ وقت باكر ، بعد قليل من آباءه رفاعة رافع الطمطاوى وخير الدين التونسي للحضارة الغربية وهو انها عدو متحفظ قوامه الاحساس بأن القانون الفرنسى له ملامح من المذهب المالكى وللضريعة الإسلامية .

ومن هنا فقد جاءت فكرة أن الاقتباس الإسلامي من الغربة، وإنما يستمد من مصادر جاءت من الإسلام أساساً ولكن غاب عن هؤلاء حقيقة أساسية وهو أن الغرب حين نقل فكر الإسلام لم يقل له بمفهومه الجامع وإنما فصل فيه من الفكر والتطبيق وبين الروح والمادة، وثانياً فقد صاغه في إطار الفكر اليوناني والروماني وبذلك زالت عنه أكبر علامات استقلاليته وذاته الجامعة.

والمعروف أن خير الدين التونسي والطهطاوي – وهما رائدان الفكر الإسلامي إلى الغرب في هذا الوقت المبكر يدعوان إلى النهضة على أساس غربي مخصوص، كما هو واضح في كتاب (أقوم المسالك) الذي يدعوه في التوسي إلى إنشاء شركات وبنوك على النطاف الغربي كإدراكه لحياة نيابية بين على نطاف غربي وهو في هذا شبيه برفاعة الطهطاوي.

ولتكن هذه التبعية الظاهرة جاءت بسبب غيوب المؤشرة التي كانها تدبى والتي لم تكن قد تكشفت معه، والتي ظهرت في المرحلة التالية عندما اكتسب جمال الدين الأفغاني مذهب الطبيعين (النديشورية) ومحاولات بريطانيا في المنهج ع طريق أحمد خان، وقد جاء في أثرهم القاديatic والقاديانية.

فقد واجه جمال الدين هذا الخطأ ولله لأول مرة في تاريخ الفكر الإسلامي أشدّه بالرد الخامس، وهذا هو الخط الذي سار فيه محمد عبده في معركتين:

هما معركته مع دوق دراكور، ومع فرح أنطون ومنهما واجه الشهادتين التي كان قد بدأ النفوذ العربي أثارتها من قبيل التشكيلك في القيم والتاريخ الإسلامي فقد واجه موقف كتابي الغرب في مواجهتهم للحضارة والتاريخ الإسلامي في الرد على داركور ومع فرح أنطون كشف عن مزية الإسلام على مائر الأديان من خلال المساجلة التي دارت حول فلسفة ابن رشد تحت عنوانه (الإسلام والنصرانية مع العلم والمدينة).

ومنها كشف الشيخ محمد عبده عن حقائق الإسلام الأساسية:

أولاً: النظر العقلي الصحيح وسيلة للإبان (في مواجهة الإيمان بهـر المقول).

سادساً : تقديم العقل ظاهرو الشرع عند التمازن .

ثالثاً : البعد عن الكفير ، فإذا صدر القول من قائل يحمل الكفر من ملائكة وجه ويحمل الإيمان من وجه واحد حمل على الإيمان .

رابعاً : قلب السلطة الدينية والآيات علماء من أصلها (وذلك في مواجهة ما عرضه الغرب من الحكومة الشيورقراطية ) .

خامساً : مودة الخالفين في المقيدة (وذلك في مواجهة شبهة التفريق بين أصحاب الأديان ) .

سادساً : الجمجم بين صالح الدنيا والآخرة (وذلك في مواجهة فكرة ترك الدنيا ) .

سابعاً : عدم الالتجاج بحال المسلمين اليوم ، وإن حال المسلمين هذا سباق عرض لهم وطبيعة الإسلام واجب عليه تزول بالرجوع إلى كتاب الله ثامناً : الإسلام هو الذي أدخل أوربا في الحضارة ، وأعلن التسامح مع الدين المسيحي .

ومن مساجلات جمال الدين محمد عبده لشہات الفکر العربی افتتح هذا الطريق الذى سار فيه من بعد محمد رشید رضا وفريد وجدى ومصطفى الغلايني وعلى يوسف في الرد على شہات کروم عن الاسلام وویلکوکس من اللغة العربية وغيرهما عن التاريخ الاسلامی والرسول .

وقد قام بالدور الواسع في هذا المجال صاحب المغار (رشید رضا) ومن بعده صاحب الفتح (حب الدين الخطيب) فقد كانت هذه الفترة (فتره ما بين الحربين) من أشد طوارىء الفترات التي مرت على الفكر الاسلامی وحلات التشیر والاستشراف والاستعمار وقد بدأ في أول الأمر أن محمد عبده يقود مدرسة في اليقظة والاصالة على وضوح الرؤيا أمامه في منهج يطلق عليه « الاصلاح » ويعيشه على أسلوب التربية وقد بدأ ظاهر الامر ان سعد زغلول ولطفي السيد هما من تلاميذه جليل الدين و محمد عبده ولكن الأمور مالت أن كشفت عن تحول

وأوضح في خطبتهما نحو هنجر التغريب الذي قاده كرومر والذى وضع المساجلة والثقافة والتعليم هنجر جديداً مفرغ من الاسلام وهو المنهج الذى وضع ذلك الجيل الذى دخل الجامعة وكله الآداب فى أول افتتاح الجامعة المصرية ١٩٢٥ ( وقد قام بالدور الاكابر فيه الدكتور طه حـ بن ) ومدرسة السياسة ( هيكل وعلى عبد الرزاق وسـود عـزـى ) وغيرهم .

ولا دين أن كتابات لطفي السيد ومحاضرات سعد زغلول تكشف عن تجاوز كبير للنبع الذي صدرأ منه . وعن مفاهيم جمال الدين محمد عبده ومما كانت كتابات كرووس عن محمد عبده وحزبه فإنه ما كان يقر هذا التحول الذي وصل إليه الرجال الذين أسلموا كرووس مقادة الصحافة ( لطفي السيد ) والتربيـة ( سعد زغلول ) ومفاهيمها هي مفاهيم كرووس وخطتها هي خطته .

وهما في هذا يختلفان عن تلاميذ آخرين من نفس المدرسة لم ينحرف بهم الخط : أمثال: رشيد رضا ومصطفى عبد الرزاق وفريد وجدى، والماراغى وغيرهم

ومن أمثلة ذلك أن طه حسين كان يدعى أنه من تلاميذ محمد عبدوه ، ولكنه عندما صنع في فرنسا وعاد أعلم مخالفته لذهب الشیخ الامام ومعارضته لسکتير من مفاهيمه وحمل لواد التغريب الذى شق المصا عن خطة الاصلاح والتتجديـد الذى كانت مـقايـدـها قد انتـقلـتـ إلىـ المـناـرـ .

ومن هنا فقد حمل رشيد رضا لواء المواجهة والدحض للمدرسة التفريغية الجديدة التي كاز وكرها في جريدة السياسة ودار الملال والأهرام والمقطم، والتي كانت تمثل في عديد من أمثال سلامة موسى وعلى عبد الرزق ومحود عزى، كذلك فقد حمل فريد وجدي لواء الدفاع عن الإسلام في مواجهة الموجة المادوية الفلسفية التي كانت قد احتجت البلاد العربية والإسلامية.

وعندما ظهرت الفتح عام ١٩٢٦ وجمعيات الشبان والاخوان ١٩٢٨، ١٩٢٧ وصحيفتها (النذر والاسوان) – بالإضافة إلى المنار الذي استمر إلى عام ١٩٣٥ عملوا على مواجهة حملات التبشير العاشرة التي اجتاحت البلاد وفي مواجهة جمعية الشبان

السيجية وإنحراف الحزبية ونواحي غربية تحت أسماء غربية وماركسية باكراه ، وفي مواجهة كتابين خاطرين هما الشاعر الجاهمي لطه حسين والإسلام وأصول الحكم أعلى عبد الرزاق وكانت المواجهة من الفكر الغربي والغزو الثقافي والتعریف قد دخلت مرحلة خطيرة وعرفت الدعوة الإسلامية مستوليتها الحقيقة في بناء جيل جديد من الشباب وأفلام جديدة من كتاب الدعوة الإسلامية لمواجهة هذه التحديات التي اتصلت على جميع جهات الفسکر : في الجامعة والصحافة والأندية ، وفي مختلف المجالات ، الاقتصاد والقانون والسياسة والمجتمع والتربيـة والتعليم .

ووضح أن الإسلام مفهوم في كل هذه الميادين ، وأنه ليس كما صوروه دين عبادة ومسجد ، وأن له منهاجاً أصيلاً في مواجهة قضايا المجتمع ، ومن ثم أخذ عبد القادر عوده ، وعيسيى بدده ، وسامي النشار ، وعلي على منصور ، وتوفيق الشاوي ، ومصطفى السباعي ، وغيرهم الآباء ، وأحمد بلا فرج وعبد المنعم خلاف ، وعشرات يكتبون في مختلف جوانب الفسکر الإسلامي ويكشفون عن حقائق الإسلام ، وبجاءت بعدهم موجات أخرى حلت اللواء ، ولم يقف الأمر عند مواجهة المستشرقين ولكن ما أصبح أخطر من ذلك هو مواجهة التغريبيـن وكائز النفوذ الأجنبي في مـوقع القيادة في الجامعات والصحف الثقافة .

وبذلك واجهت الدعوة الإسلامية تلك الحالات المسمومة التي ساقتها مدروسة التغريب من أو كارها سواء في دار الملال أو الأهرام أو المقطاف ، أو السياسة وجهرت صحف المغار والفتح والإخوان والشبان بكلمة الحق عالية مدوية وأمند ذلك من مصر إلى مختلف أجزاء الوطن الإسلامي وقامت دعامتـ حقيقية لتصحيح المفاهيم لترد عن الإسلام وتاريخه وعقيدته ولعنته عادة الاتهام وسموم الشبهات التي أثارها التشويـر والاستشراف .

## **الباب الثاني**

### **من النكسة إلى الأصالة**

**الفصل الأول : تاريخ مصر السياسي**

**الفصل الثاني : تغريب مصر**

**الفصل الثالث : النكسة والسبعين ضد التيار**

**الفصل الرابع : النكسة تحول حقيقى نحو الأصالة**

Shall we have a look at it?

It's like this:

It's like this:

It's like this:

# الفصل الأول

## تاريخ مصر السياسي

يمثل تاريخ مصر السياسي في العصر الحديث في قضيتين .

أولاً : الدفاع عن الوطن . (ثانياً) بناء المجتمع الحديث .

وقد بدأت قصة بناء المجتمع الحديث منذ عصر محمد على ، بالخروج من أزمة التحالف التي لحقت بالمجتمع الإسلامي كله في آخر عصر الدولة العثمانية .

وقد حملت نهضة محمد على روح الأقلية وطابع الانفصال عن الدولة العثمانية ومن ثم علا صوت المصرية وخافت صوت الرابطة الإسلامية .

وجرى محمد على في الخط الذي عارضه مصر : فقد هزمت مصر الفرنسيين وقبل محمد التعامل معهم ، وبدأت النهضة المصرية من خلال التعزيب ، لم تسكن نهضة مسندة الوجهة ولا منبئقة من المفهوم الإسلامي الأصيل .

وكان محمد على قد قضى على الطبقة المثقفة المصرية التي عارضت النفوذ الأجنبي وقضت عليه لأنها كانت معارضة الاستبداد الفردي الذي كان سمة حكم محمد على ،

ومن ثم كان أبرز مظاهر هذه المرحلة :

أولاً : ازدياد نفوذ فرنسا وهو نفوذ الغرب الذي امتد بعد ذلك في حكم أبناء محمد على وكان أبرز مظاهره إنشاء قناعة السويس وسيطرة الدول الأوروبية عليها وبيع مصر اسمها فيها وتوسيع مصر في القروض والاستدانة حتى سيطرت على الدول الغربية اقتصادياً ونقافياً وفرضت عليها القانون الوضعي بدلاً للشرعية الإسلامية في مجال الاقتصاد والحكم .

ثانياً : تقلص نفوذ الطبقة المنشقة الإسلامية التي كان مبعشها الأزهر هو

فقد قضى محمد على عمر مكرم [و]جماعة علماء المسلمين [الذين] وقفوا أمام تسلط نابليون ونفوذ محمد على الفردي : وبذلك أفسح المجال أمام طبقة جديدة من اتباع الثقافة الغربية والولام الأجنبي .

وكان القضاء على الأزهر هدفاً مشركاً بين النفوذ الأجنبي والحاكم المستبد وقد ورثت بريطانيا بعد ذلك هذا المدف واستطاعت أن تسيطر على أوقاف الأزهر وتحول علمائه إلى تابعين للدولة .

ثم جاءت المرحلة الثانية : وهي مرحلة الاحتلال البريطاني لمصر .

وفي هذه المرحلة ثبتت السيطرة الكاملة على نظام الحكم ، الاقتصاد ، القانون ، الاقتصاد الثقافي ، واحتفى تماماً طابع الإسلام في المجتمع نهائياً . وتنافز مصر بغيرين : تيار وطني يغلب عليه الاهتمام بالحرية والاستقلال وجلاة القوات المستعمرة من البلاد وهو تيار قوى له خلفية إسلامية وإن كانت أبعاد التنظيم الاجتماعي الإسلامي لم تكن واضحة أمامه .

وتيار علماني أنشأه المستعمر حمل لواء مصر المصريين ويدعو إلى الانفصال عن العالم الإسلامي والبلاد الغربية ، جغرافياً وسياسياً وينفصل عن الإسلام كنظام اجتماعي في التربية والمجتمع فيقبل القانون الوضعي والديمقراطية الغربية والتعليم العلماني والاقتصاد الربوي .

وكانت الفيلة للتبادل التغريبي لأن بريطانيا كانت وراءه ، وكان النفوذ الغربي في خلال أكثر من ثلاثة عاماً يعمل على إعداد جيل يتولى الحكم في مصر، يهيل من المتربيين (المقفرنجين) الذين لهم ولاء ثقافي واجتماعي للغرب وكأن على قيادة هذا الجيل سعد زغلول ولطفي السيد وغيرها ثم ظهرت بعد الحرب الحرية السياسية المتصارعة ، وإلى جوارها جماعة التغريبيين المسيطرین على الصحافة شهراً منهم المارون (الأهرام - المقطم) أو (المصريين) (السياسة) محمود عزى وطه حسين وسلامة موسى وعمرهم .

وفي خلال هذه الفترة التي أطلق على عصر الاستقلال تكشـف زيف

الحزبية وفسادها وظهرت دعوات كثيرة تندعو إلى تصحيح الطريق السياسي والاجتماعي وكان للدعوة الإسلامية دورها الواضح الذي نما هو واسعاً لأنها كان هو البديل الحقيقي للنظم المأزية السياسية التي فشلت وعجزت عن تحقيق أي هدف سياسي أو اجتماعي لمصر.

في هذه المرحلة كانت هناك ثلاثة قوى تحكم مصر :

- الدولة المحتلة تحت اسم الحاكم الفعلي .
  - القصر تحت اسم الحاكم الشرعي .

٣ - الأحزاب : وكلها ذات ولاة بريطانيا وولاة للنظام الغربي الرأسمالي  
ويم يكن خلافها إلا في نوعية الحكم ووسائله وليس في غياباته فهى كلها تومن  
بالتعامل مع هذا النفوذ ، ولهما تقدير له وهيبة لأنها من صنعه فضلا عن ولادتها  
النظام الغربي الرأسمالي ومحضوع تمام له فوق ذلك لها ولا مخاصص للحضارة الغربية.

وفي ظل هذه المرحلة تكون جيل من النخبة يؤمن بالولاء للغرب والإعجاب به وقبولاً أسلوب العيش الغربي بقيادة سعد زغلول ولطفي السيد ، قامت في ظله الحياة السياسية والاجتماعية خلال هذه المرحلة حياة قوامها الاقطاع وسيطرة السادة الأعيان والسراء الذين كانوا علماً للمصارف الأجنبية يرهنون القطن وينفقون ثرواتهم تحت أقدام الراقصات في شارع عماد الدين ويستمدون على العمال والصناع والرائع ، في عطرة واستطالة ، ومن ثم عاشت مصر في ظلمهم مقيدة بإغلال النظام الاقتصادي الربوي ، وسيطرة صناع القطن في لأنكشيف ، وتصارع الأحزاب على الحكم ، في سبيل إرضاء مثل الدولة المحتلة أو القصر ، وأسلوب في الصحافة مليء بالهجو والاذداع ، وصراع الزعماء على تقاسم الولاء لنفوذ الأجنبي ، حتى نشأت أجيال جديدة ، وقد أحست بأن ثورة ١٩١٩ قد أحضرت بعد أن تولاها سعد زغلول وزملائه بمفهوم الولاء الأجنبي (وفي الحق أن سعد زغلول لم يكن قائد الثورة ولكنها قامت وهو هاربي عن البلاد وقد دشن لقياماً أمّا قائدتها الحقيقي فهو عبد الرحمن فهمي )

ولقد كانت ثورة ١٩١٩ هي ثورة الحركة الوطنية التي قادها مصطفى كامل و محمد فريد على مفهوم النضال في سبيل تحرير الوطن ، ولكن الذين ركبوا موج ثورة ١٩١٩ لم يلبيوا أن تشكرها لذلك المفاهيم واختفت تلك البررة التي غناها الأزهر والحزب الوطني وما خلفه عمر مكرم وعربى وقادة الأزهر فى مواجهة استبداد محمد على والحملة الفرنسية من قبل ، وكل هذا التراث كانت من ثمراته ثورة ١٩١٩ .

ويقرر كثير من الباحثين المنصفين أن ثورة ١٩١٩ لم تكن الاستجابة الحقيقة للفكر الإسلامي الذي حل لواء اليقظة فيها بعد الاحتلال البريطاني كما أن حركة الجيش ١٩٥٢ لم تكن الاستجابة الحقيقة للفكر الذي حل لواء اليقظة بعد ظهور النظام الحزبي الخاضع في التبعية للبرالية الغربية ، ذلك لأن ثورة ١٩١٩ وقعتحقيقة ولكن القوى التي سيطرت كانت قد أعدت مسبقاً الطبقة التي ستتولى القيادة وهي ليست منها بل هي المعارضة لها تماماً وذات الولام من قامت الثورة في سبيل التخلص منهم ، ذلك أن الاستعمار كان قد أكد على القاعدة الأساسية لعمله وهي تقديم البديل ضد القضاء على الأصيل أما الأصيل فهو محمد فريد وجماعة الحزب الوطني أما البديل فهو سعد زغلول .

وقد استطاع النفوذ الأجنبي في خلال سنوات حكم الأذراب بعد ثورة ١٩١٩ وصراع الأذراب على الحكم ، استطاع وتد هذه المشاعر الوطنية الإسلامية ، وخللت محملها مشاعر السياسة الحزبية بصراعها وتفرق المجتمع الإسلامي تحت ضربات حجب الشريعة الإسلامية وإقامة القانون الوضعي وفتح الطريق أمام إفساد المجتمع تحت ضربات القصص الجنسي ومفاهيم التحلل والترف والفساد الذي غرق فيه أولئك الذين اختارهم الاستعمار ليكونوا ركائز له في الأقاليم من أصحاب الأموال والأطيان بعد تقسيم أراضي الدائرة السنوية عليهم.

عندئذ كانت الدعوة الإسلامية قد كشفت هذه المخاطر وحدرت من هذه الأخطاء التي ينجرف إليها المجتمع الإسلامي بعد أن فقد هويته باحتجاجات كثيفات الإسلام في السياسة والاقتصاد والقانون التعليم حيث تفشلت في ظل

القانون الوضعي مختلف عناصر الفساد الاجتماعي من ربا ووزنا ونهر وتمزق اجتماعي يهدم الأسر ويحيط كيان الأمة ، ولقد مضت الدعوة الإسلامية تعمل شهرين عاما حتى بلغ صوتها كل قرية وصقع ، وأحس الشعب في جماهيره المؤمنة أنه لا بد لها من العودة إلى هذا الطريق الصحيح بعد أن غدت القافلة السير في التيه ، وأنه لا بد من عودة إلى الأصالة ، حتى يبدأ حصر جديد ينتهي به التفوذ الأجنبي وتمثل الأمة إرادتها فتتجه إلى بناء المجتمع الرباني والعودة بالمجتمع إلى نظام توبوي إسلامي أصيل ، وعودة إلى ضوء الشريعة الإسلامية في الاقتصاد والمجتمع غير أن مخططات الغزو الأجنبي كانت ترتب لتتحول أخطر في هذا المجتمع تعمق فيه عمليات التغريب وتصل إلى النخاع بفية استئصال جذور الأصالة الإسلامية ومن ثم وقع ذلك الوضع الذي حدث بعد نهاية الحرب العالمية الثانية كان الغرب يعرف أن الثورة أصبحت دائمة القطايف ، وكان هناك إحساس شامل بأن إرادة الأمة كلها تجتمع حول « العودة إلى التابع » .

ولكن التفوذ الغربي كان يخطط لتطويق هذا التيار لصالح أمررين خطرين : -

أولهما : سيطرة الصهيونية العالمية على فلسطين وإقامة رأس جسر طامح للاستعمار الاستيطاني واحتواء اقتصاد المنطقة تحت اسم إسرائيل . من النيل إلى الفرات بدعوى زائفه عن أرض المعاد .

ثانيهما : وراثة التفوذ الأميركي للتفوذ البريطاني والفرنسي في المنطقة ووضع خطط لاحتواء البلاد العربية ، على نحو يطوقها في تبعية خطيرة ثقافية واقتصادية أشد عنفا من الاستعمار العسكري والمالي القديم .

وكان أكبر الأهداف هو القضاء على تلك القوة الراسدة التي تسكونه في أحضان هذا المجتمع وتحطيمها حتى لا تكون لها القدرة على تحقيق هدفها وإقامة المجتمع الإسلامي .

وكانت الدعوة الإسلامية تهدف إلى القضاء على التفوذ الأجنبي أساسا

وتصفية الوجود الصهيوني في فلسطين عن طريق المَهَادِ المُقدَسِ ، وبناء مجتمع إسلامي أصيل يقوم على أساس منهج الله ، ومن ثم فإن القوة الجديدة كانت حريصة على أن تفرع الأمة من هذه الوجهة وتصفيها تماماً وذلك بتقديم بديل برأس سريع له دوى كالطبل ، ليشغل به جماهير الشعب ، وتحول به مشاعر الأمة إلى الداخل بدلاً من أن يتطلع إلى مواجهة القوة الصهيونية الدامية والطاغية في السيطرة على فلسطين والزحف إلى ما بين النيل والفرات .

وقد رأت القرى الأجنبية والصهيونية طلائع هذا الزحف في حرب فلسطين وكيف كانت على طريقة الجماد التي رسمها رسول الله صلى الله عليه وسلم وكيف هرت هذه الصورة القرى الأجنبية فعملت بكل ما في وسعها على وندها ودميرها .

وكانت المحاولة ترمي إلى التحول من النظرة القائمة على الوحدة الإسلامية إلى الأقلية داخل الأوطان تحت أسماء الإصلاح الزراعي والعدل الاجتماعي ، وتأميم الشركات والبنوك ، مع دعوى عريضة بالقومية العربية مفرغة من كل هدف حقيقي ، وصيغات ضد الصهيونية لا تحمل معنى الوجهة الحقيقية ، وكان المدف هو القضاء على «القوة الإسلامية الشعبية» الجديدة التي تشकلت والتي فاقت أصالة وإيماناً وفداء القوى التي تشكلت أزاء الحملة الفرنسية وأزاء ثورة عرابي وأزاء ثورة ١٩١٩ والتي وأدتها الاستعمار أولاً بأول بأيدي داخلية لها طابع وطني .

كانت هذه القوة تمثل منهج رسول الله صلى الله عليه وسلم وتود أن تعيد بهذه الصفحة الباهرة في خطين وعين جالوت .

ولكن المحاولات الواسعة التي قامت بها القوى الداخلية للقضاء على هذا المفهوم الإسلامي الأصيل الذي يحمل لواء الدعوة إلى إعادة تطبيق الشريعة الإسلامية وعودة المجتمع الإسلامي إلى الأصالة وإلى مفاهيم الإسلام في الاقتصاد والاجتماع والسياسة والتربيـة لم تتم وإن كان قد قضى على الإطار الذي إقامته الدعوة الإسلامية التشكيل والسجن والتشريد ، فإن الفكرة الإسلامية التي ملأت القلوب وغارت النفوس لم تتم ، وإن اختفت تحت ظلال حلبات

الاضطهاد ولذاك فإنها سرعان ما تبدت في قوة أبناء إعداد الستة ور  
الدائم الجمهورية ١٩٧١ فإن مشاعر الشعب قد توالت في قوة وإصرار لتعلن عن  
إيمانها بأن تصبح الشريعة الإسلامية مصدراً أساسياً للقانون وهي قوة في  
حد ذاتها مؤمنة بالله ذات عقبة ، لاتقطع إلى عدوان أو تطرف أو  
ترغب في شيء من العنف ، وإنما ترى في صدق وإصرار أن طريقها  
الوحيد هو الطريق الدستوري الصحيح ، لأن يتنامي عدد المؤيدين بما يتحقق  
لهم الوصول إلى أن يكشفوا عن ضمير الأمة وروحها الأصيل وإذا كان  
سعد زغلول قد صنع فكرة التغريب وبدأ التبعية ، بما أدى إلى التحول  
عن المنهج الإسلامي فإن عبد الناصر هو الذي وسع دائرة التغريب وعوّقها  
وكان في خطته قضاء على القاعدة التي أقامتها الأمة للأصالة والتي نجحت  
اليقطة الإسلامية خلال أربعين عاماً كاملة ، ومن هنا كانت قسوته على  
الدعاة إلى الله ، وقسوته على مواجهة كل ما يقع تحت قاعدة الدعوة  
الإسلامية من مساجد وصحف ومناهج وكتابات ، وكان تسليط مختلف  
القوى الشعوبية والماركسية والعلمانية وتسلیحها بكل ما تملك من قوى  
لضرب معاقل الفكر الإسلامي ، وكان المسرح دور كبير في هذا  
العمل ، فقد تسلط الماركسيون على الأعلام ب مختلف فروعه وسيطروا  
على الصحافة والمدرسة والجامعة والثقافة ونشروا فيها جيعاً سوّمهم ، وكان  
لمسرح دور كبير في هذا العمل ، فقد كان الماركسيون يرون أن المسرح  
هو كنيسة الشيوعية وبديل المسجد .

ولقد خطأ الطاغة بالتجزيف خطوات واسعة في اتجاه إخراج مصر  
من الأصولية الإسلامية التي عاشتها أربعة عشر قرناً عن طريق ما أطلق  
عليه التحول الاشتراكي والنظام الطليعي ومناهج المعهد الاشتراكي وبيعت  
مصر مرتين ،مرة لنفوذ الغرب ومرة لنفوذ الماركسي في سبيل الاحتفاظ  
بالبقاء في سدة الحكم .

وبه كسب النفوذ الأجنبي أرضاً جديدة وكسبت إسرائيل ضموداً  
في وجه القوى الإسلامية العربية التي كان تستطيع أن تزيدها إذ ذاك ،

فقد استطاعت خلال هذه الفترة أن تتفوّى وتشكون وتبني نفسها ، حتى استطاعت أن تضرب ضربتها في نكسة ١٩٦٧ فتستولى على القدس وسدياء الجolan والضفة الغربية ، وسررت مصر ذلك الجيل من الشباب الذي خدعته دعائيات القومية العربية والاشتراكية وتلك التهاويل من الدعوة إلى العدل الاجتماعي والرفاية في نفس الوقت الذي استدانت مصر حتى أعلن إفلاتها ، وأبان هذه المرحلة نشأ جيل جديد تائه لا يعرف له هوية ولا هدف ، لم تتح له فرصة التربية الإسلامية في البيت ولا في المدرسة ، جيل أطلق على نفسه أنه جيل بلا أساند ، وهو جيل بلا ورقة ميلاد فقد نشأ على أنقاض الأقطاعيين والارستقراطيين ، هذا الجيل هو جيل الطبقة الوسطى من العمال والصناع والزراع الذين واتهم فرصة العصر للاندفاع نحو العمل في الحياة دون معرفة للحلال والحرام ، وإنما للوصول إلى مطامح الحياة عن أقصر طريق ، طريق النفاق والرشوة والوصولية ، دون أن يكون لهم وازع من خلق أو دين أو عرض يمنعهم من الاندفاع نحو الحرام أو الشر ، فكان هذا الجيل مفرغاً من الدين ، فلا وازع يرده ولا قاعدة إسلامية عامة توجهه ، بعد أن انطوى العمل الإسلامي وأصبح الناس يخافون الذهاب إلى المساجد أو الحديث عن الإسلام حتى في أصغر أمور الصلة والصوم ، خوفاً بأن يتمموا أنفسهم من جماعة الدعوة الإسلامية ، من هذا الجيل نشأت الفتاة التي قالت يجب أن تجرب قبل أن تتزوج والتي قالت أين الله ، وهذا العدد من الشباب الاباحي الذي أفسد ، واللاؤ سافرن للعمل بالدعارة في بلاد بعيدة ، الخ .

في خلال هذه المرحلة اتسعت الفرصة أمام الشعوبين والعلمانيين والشيوعيين والاشتراكيين لنقدم عشرات من المفاهيم المسمومة ، وقد امتهنوا جميع وسائل الدعوة والكتابة والصحافة والتأليف والممسرح والإذاعة والتلفزيون واعتبروا عبد الناصر أبיהם الروحي وما زالوا يشيدون به لأنه هو الذي فتح لهم هذا الطريق الذي ما زالوا يتصدرون به مكاناً في الصحف الواسعة الإيشار ويصدرون الكثير منهم إلى صحف البلاد العربية ويكسبون من وراء ذلك المال حتى يتمكنون الشقق الفاخرة في لندن وباريس والأرصدة الضخمة في بنوك سويسرا ، من أموال البترول فقد كانوا يقصدون

إلى أبوظبي أو قطر أو دبي فيجدون ترحيباً وهم الماركسيون التقديميون فيكسبون من أموال جماعات النفط وقد أمكنهم بالبث الدائم المتصل ل بكل ما من شأنه أن يقضى على مفاهيم الإسلام تاريخها ودعاة ولغة ، وألا يغال في تحطيم كل مقومات الحق والإيمان والروح والقيم ، إلى عوامل الإباحة والعرى والكشف والانحلال تحت اسم حرية الفكر ونشأت على أقلامهم مفاهيم مضللة ترمي إلى تصوير الإسلام بأنه ليس إلا قضية الفقراء والحربيات على النحو الذي يكتبه من سوا أنفسهم اليسار الإسلامي .

( ٢ )

هذه الأمة المسلمة : منذ اليوم الأول كانت تتطلع إلى مهجر الله . وقد أحست بفشل التنظيمات الغربية الوافية ونفضت يدها من الأحزاب السياسية الفاشلة ، ولكن ماحدث كان مماكسا تماماً لتطوراتها فقد كان النفوذ الأجنبي بعد الحرب العالمية الثانية خطة واسعة لاحتواء عالم الإسلام والعرب على أساس خطوط عامة :

أولاً : زرع نفوذ إسرائيل في قلب البلد العربية وقطع صلة المسلمين في إسا بال المسلمين في إفريقيا بجسم غريب في موضع بيت المقدس ، وفي نفس المكان الذي قامت فيه المملكة الصليبية خلال أكثر من مائة عام قبل ثمانمائة عام .

ثانياً : قيام أنظمة عسكرية عن طريق إحداث انقلابات في البلد العربية تكون لها تبعيتها ولأنها وامتدادها للمخططات التغريبية في نظام الحكم ومفاهيم التقدم والتحديث منفصلة ومتباعدة عن روح هذه الأمة .

ومن ثم كانت التجربة الغربية التالية لتجربة الأحزاب السياسية خلال ما بين الحربين أشد خطورة وعنة فقد فتحت الباب واسعاً أمام :

أولاً: السيطرة الفكرية الموجهة عن طريق الحزب الواحد ونفوذ الحكم المستبد

ثانياً : فتح الباب أمام الفكر الماركسي لراحة الفكر الغربي اليمالي وذلك لتوسيم الشقة أمام الفكر الإسلامي الذي كان يخوض معارك واسعة مع الفكرتين الغربي والماركسي في عشرات من القضايا .

ولقد كانت التجربة : تجربة الحكم العسكري جديرة بالمراجعة والدرس للتعرف على مدى الخطأ والتحديات التي واجهت بها حركة البقلاة الإسلامية وضررها وإيقاف نفوذها والتي كانت بعيدة المدى .

فقد كان من وراء هذه التجربة قوى ترمي في هدفها الحقيقى إلى القضاء على المد الإسلامى وتحويل وجهة نظر الدعوة الإسلامية من العمل لتحرير فلسطين إلى عمل داخلى محدود كالإصلاح الزراعى و كان أداتها فى العمل الخارجى أطروحة القومية على مفهوم الغرب مفرغة من الوحدة الإسلامية ومن قيم الإسلام نفسه في خلال حكم الفرد: (١٩٥٢ - ١٩٧٠) حيث طرحت دعوات عديدة عالية النبرة لتطفي على الدعوة الصحيحة وعلى الأصالة التي كانت تملأ القلوب والنفوس. طرحت الدعوة القومية ، الدعوة الاشتراكية وقد فشلت الحركتان المتتابعتان وتبين أن الجسم الإسلامي العربي لا يقبل العنصر الغريب ، وكان موقفه منه ما هو نفس موقفه من النظام الليبرالي الغربي (١٨٨٢ - ١٩٥٢) وهو الرفض الكامل حيث لم يكن أحد هذه الأنظمة مستجيبة لأشواق النفس العربية الإسلامية، لم تكن مصر ترضى لسياسة الأمر الواقع ولكنها كانت تتطلع إلى أفق قريب من ذاتيتها وروحها وعقيدتها، وكانت ترفض باستمرار تلك الدعوة التغريبية إلى تقيين الواقع الكساح وتفبيله الدعوة إلى اعتناقه على النحو الذى كان يقدمه محمد حسين هيكل ومصطفى أمين و محمد النابعى . كان فرض الواقع المتقبل للنفوذ الأجنبى بمصلحته وأسلوبه غريب على الذائقة العربية الإسلامية مما بدا أنها تقبله .

لقد أعطيت التجربة المريرة صورة ضخمة مجسمة بالدعائية والاعلام والبث اليومى الكاذب المضلل كأنما زيدت إلى مائة ضعف بالكذب والخداع والوهم ثم انتهت إلى لاشيء ، إلى هزيمة كاسحة ، وإلى إحتلال أكثر من ثلاثة أرباع مصر وهي صحراء سينا ، وانتهت إلى خراب اقتصادى ، وإلى تبعية خطيرة ، وتحطمت قلوب الشباب التى تابعت وتطلعت خلال سبعة عشر عاماً إلى هذا الطاغيان الخطير الذى قدم رموزاً وإيماءات كاذبة عن الوطنية والقومية والاشراكية والتقرير بين الطبقات وعن مثاليات ودعائي كاذبة لم يتحقق منها شيء ولما خر الشبح صريراً تبين أن ما هنالك ليس إلا خراب شديد الكلمة ومناورة ضخمة لتحويل تيار الأمة إلى سراب خادع وقضاء على كل قيمها ، ومن ثم جامت المرحلة التالية أشد خطورة فقد تكشفت فيها زقوف حكم الفرد ولكنها ما كادت تكتمل عقداً من حياتها حتى تبين أنها تحت اسم الانفتاح قد دخلت في تيار شديدة الخطورة من الاستهلاك والديون والفساد والانحراف كانت التبعية الشيوعية

الماركسية خدعة كبرى لم تكشف إلا بعد أن انتهت هم جات الجولة الثالثة في  
القمعية للصهيونية والارهاد في أحشان الغرب .

(٣)

قامت في ظل هذا النظام الاستبدادي (٧٠-٥٢) محاولة فاسدة لتقضي على ذلك التيار الإسلامي الذي غير الاعراف والمفاهيم والقيم ، وحاول إعادة البلاد إلى صورتها الصهيونية وإلى إصالها قبل مائة عام من الاحتلال وكانت هذه التيار قد امتناع وضع الأمة على الطريق الصحيح بالقضاء في عشرين عاماً على جهد بذله النفوذ الاستعماري خلال قرن كامل لتحويل هذه الأمة عن دينها الصحيح إلى مفهوم علماني مادي فاصل على تلقين الإسلام على أنه دين عبادة وصلوة ، ولذلك فقد كانت قسوة هذه الحركة بالغة في تعذيب رجال هذه المدعوة والتشكيل بهم وإياهم ليكونوا عبرة لغيرهم ، ولি�توقف هذا التيار الدافق ، ولتقوم المنظمات التغريبية في مختلف مجالاتها في الجامعة والمدرسة والصحافة والمسرح والإذاعة والتلفزيون بتحويل الناس مرة أخرى إلى الغريب وتحبيب مفاسن الجنس والرشوة والفساد الخلقي والنهاي والاعجاب بالغربي وحب الحضارة المتبدلة مرة أخرى ، هذا هو تفسير قسوة الطغاة في التشكيل بدعابة الإسلام وبذلك المحرض المستمر خلال ثلاثين عاماً على لا يرتفع هذا الصوت مرة أخرى ولا يأنزد مكانه ، فلما جاءت موجة الجماعات الإسلامية وصل مائة ألف في ميدان هابدين هبت القوى التغريبية في العالم كلها لتدافع عن وجودها ولتضي على هذا التيار مرة أخرى ، ليس في مصر وحدها ولكن في أماكن كثيرة من العالم الإسلامي .

## الفصل الثاني

### تغريب مصر

بدأت حركة تغريب مصر منذ الحملة الفرنسية وخلال حكم محمد على عن طريق اختيارى فلما جاءت مرحلة الاحتلال خلال (١٨٨٢ - ١٩٥٢) سبعين عاماً تحولت حركة تغريب مصر إلى طريق قسرى ، فقد فرض النفوذ الأجنبى سيطرته في مجالات ثلاث (القانون - الاقتصاد - التعليم) غير أنه في مرحلة حركة الجيش بدا كأن خطوات التغريب قد اتسعت فقد كانت الحركة الوطنية التي تقادم النفوذ الأجنبى تقاوم أيضاً سيطرته في هذه المجالات ، غير أن الموقف بعد حركة الجيش تغير ففي إطار السيطرة العسكرية النافذة لم يكن في الستطاعة مواجهة عواولات التغريب على أنها مضادة للإصلاح أو الوطنية .

يقول الدكتور جلال أمين : مع ما أعلنته حركة يوليو منه أنها قامت لنحرر مصر من الاستعمار وقيادة كفاح الأمة العربية من أجل استقلالها مما يحمل معنى السيادة الوطنية وسيطرة الأمة على مقدراتها ، بل كل ما حقق من نجاح في بعض المجالات لم تستطع قادة الحركة ومنظروها أن يتخلصوا من المفهوم الغربي للنضارة ، بل الأصح أن يقول أنهم تبنوا هذا المفهوم تبنياً يكاد يكون حرفيأً ولم يطرح أى منهم تصوراً لما يريدون لمصر والعرب يختلف في أى جانب أساسى عن النموذج الغربي . وبقيت الدعوة إلى الاستقلال محصورة في الميدانين السياسي والاقتصادي وحدهما ولم تتسع لتشمل حماولة تقديم مفهوم مستقبل للنضارة بل على العكس تماماً من ذلك فقد أصاب هذه المحاولة الانكماش على يد حركة يوليو ..

قبل ١٩٥٣ كان دعاء الإصلاح في مصر يفهمون الإصلاح مفهوماً واسعاً يشمل مختلف نواحي الحياة الاجتماعية والثقافية والخلقية وكانت قصة موقفنا

هن التغير يرب أبعد ما يكون عن الجسم وكان الخلاف مازال محتملا بين أنصار تبني الممدوح الغربي وأيضاً الموده إلى الأصول والتمسك بالتراث مع أو بدون تطويه للأمامه مقتبلات المصور ، فجاءت الثورة فسمت الأمر لصالح التغيير ، إن لم تذهب إلى المدى الذي بلغته ثوره أناورك كما أنها لم تحسم الأمر على المستوى الفكري ولكنها حسمته على المستوى العلمي بالقام كل نقلها إلى التغيير واتخذت كل ماف وسعها اتخاذها من اجراءات لترجمة كفته لم يكن عبد الناصر منه بالغت درجة طموحة طموحة لدرجة أن يتصور أن العرب يمكن أن يقدموا للإنسانية نموذجا مختلفا للنضارة ، كان هدفه المساراة مع الغرب وليس التمايز عنه ، فع اهتمامه ببناء المدارس ونشر التعليم لم يثر في ذهنه تساؤلات كثيرة عن مضامون التعليم الذي يتلقاه التلاميذ في المدارس لا من حيث كفائه ولكن من حيث صلته بالتراث والتقاليد ونوع القيم التي يفرسها في أذهانهم . كان من المهم تخرج عدد كبير من المهندسين ولكن لم يكن من المهم لديه طرائف المعمار ومدى انفاقه مع تقاليد المعمار الإسلامي أو ظروف البيئة أو عادات الناس وفي معنى الأهمية لم يكن من المهم الحافظة على قواعد اللغة العربية من خطر الإهمال أو الابتهاج وفي تصدير المدارس الأجنبية لم يكن من المهم بعد ذلك النهوض بمستوى تدريس اللغة العربية أو الدين أو التراث العربي – المطلوب التنمية وليس الابداع ، المطلوب التخلص من السيطرة وليس محاولة إعادة اكتشاف الذات .

وأوضح مثل ذلك ما فعله عبد الناصر بمؤسسة الأزهر ، كان الأزهر يتحمل دائماً وما زال إمكانيات كبيرة لا يندفع نمط من التعلم يختلف جذرياً عن النمط الغربي ، ليس فقط من حيث طريقة التعلم ولكن من حيث المضمون ومدى اتصاله بالتراث ، ولكن الحكومة اعتبرت أن أقصى ما يمكن أن يصل إليه تطوير الأزهر وتحديثه هو أن يتحول إلى جامعة رابعة أو جامعة خامسة تدرس الطب والزراعة والاقتصاد ، وأن يكون على رأس كل كلية جامعية حيث يحمل الدكتوراه من جامعة غربية وإن تضاف اللغات الأجنبية إلى المقررات التقليدية من الشعريه وأصول الدين وقواعد اللغة العربية ، وبدلاً من أن تخرج

أشخاصاً يعتزون بدينهم ويحاولون تفسيره في ضوء حاجات العصر ، أصبح يخرج أشخاصاً أو يضم قلاميد يعانون من عقدة التقص لعدم استطاعتهم المواجهة بين علوم دينية لم تتطور وعلوم عصرية لاصلة لها بالدين ومنها ما ينافي منه .

والظاهرة التي تبدو غريبة لأول وهلة . وهي أن الاستقرارية المصرية فيها قبل ١٩٥٢ كانت طبقة معينة في استغرابها وتنقل من الغرب أدق تفاصيل حيائه ، فإنها كانت أيضاً في بعض الميادين أحرص على التمسك بالتقاليد من الطبقات الحدية ، التي فتحت لها حركة ١٩٥٢ الأبواب على مصراعيها ، فهن بسبب اتصالها الوثيق نفسه بالغرب كانت تعى أكثر من غيرها بعض حماقات النجف الغربي في الحياة وسخافاته كما أنها يحكم ثقافتها بنفسها المستمدّة من الشاء نفسه تدرك أكثر من غيرها أن التمسك بالتقاليد لا يعني في كل حال من الأحوال تخلفاً أو بدائية . يصر حديثو العهد أن يحيوا حفلات الأفراح في المليتون أو الشيرتون على أنغام الموسيقى الراقصة الغربية ، وكان الوزير المعروض قبل ذلك تخجل من أن يلقى خطاباً بلغة هرية وكيف يمكنها تجذب المسؤول المصري على شاشة التلفزيون اليوم يلقي بالكلمة الانجليزية وسط حديثه ثم يتظاهر بصعوبة العثور على بديل لها بالعربية .

لم يكن هجوم عبد الناصر العنيف على الغرب منبعه كراهيته لنقط الحياة الغربي ، وإنما كان منبعه مجرد كراهية للسيطرة الغربية ومن ثم للاحظ أنه كلما وجد أنه حقق بعض التقدم في التحرر من هذه السيطرة راح يفقد الفوضى الغربي بعذابه ، وبقدر ما تسمح به ظروف المجتمع .

مفهوم عن الناصر للاشتراكية هو نفسه المفهوم الغربي لها : هزينا من الاستهلاك بل حل وجه التحديد وزيداً من استهلاك ذلك النوع من السائع والخدمات التي ينتجها الغرب .

وكان المعلقون يدركون أن وراء هذه المداورة للغرب يكمن إعجاب خفي من جانبها لنقط الحياة الغربية . وقد فطن بعضهم إلى المغرى البعيد لما فعله

عبد الناصر والازهر كما صفقوا له وأيدوه في ضربته العنيفة للحركات  
الإسلامية ،

على أن هذا الاتجاه نحو المزيد من التغريب الذي سار فيه نظام عبد الناصر قد ازداد حدة وشدة في السبعينات ، فإذا كان عبد الناصر قد حمل إعجاباً دفينا بالتجوذ الغربي لم تسمح له معاركه السياسية بالتباهي العريج حتى ذلك ، فإن أنور السادات لم يجعل أمره سراً خطاب السادات وتصريحاته بل وسلوكياته اليومي لا يترك أى مجال للشك فيما كان يكتبه من إعجاب بالتكثيفوجيا الغربية ونمط الحياة الغربي وخاصة الأميركي .

وأسوأ ما يقسى به تغريب السبعينات بالمقارنة بما قبله هو أنه كان تغريباً استلائياً بينما كان في السابق يحمل بعض سمات التغريب الاتجاهي .

بل أن اتجاه السبعينات إلى التصالح مع إسرائيل على أنه في الأساس خطوة هامة في هذا الاتجاه نحو التغريب . فإسرائيل هي أبناء الغرب ورفيقته والتصالح معها هو في جوهره تصالح مع الغرب والاعتراف بتفوق ما اسمى بالتكثيفوجيا الإسرائيلية هو في الأساس تأكيد جديد للاعتراف بتفوق الغرب ، وتردد القول في السبعينات بتحضر الإسرائيليين وتختلف العرب وهو تأكيد جديد على ضرورة تقليد الغرب وضرورة الانباع ولا شك أن الاتجاه نحو المزيد من التغريب في عهد عبد الناصر وضربيته العنيفة للحركات الدينية لابد أن يتحمل بعض المسئولية في نمو هذه الحركات المازيدة بعد إطلاق صراحها في السبعينات ولكن التمادي في التغريب في السبعينات لا بد أن يتتحمل أكبر قدر من المسئولية في شدة وطرف ، ففي الوقت الذي كان فيه الشعور الديني يزداد قوة بفعل عوامل متعددة اصطدم هذا الشعور بما يراه من تسارع الاتجاه نحو التغريب الذي يرى الشعور الديني ويتجه إليه .

لب الموضع : أن حركة التغريب في مصر قديمة ومتصلة بالحلقات منذ الحلة الفرنسية وليس ماقعنته حركة يوليوب في هنا الصدد أكثر من إضافة حلقة جديدة إلى سلسلة طويلة ،

تغريب المجتمع المصري في القرن الثامن عشر كان متواضعاً للغاية؛ فلما جاءت الحملة الفرنسية وتجربة محمد علي ثم التصنيع في بوادر الثورة الصناعية الأوروبية هبت رياح التغريب على مصر ثم ازدادت سدة في عصر إسماعيل الذي اتسم من ناحية بارتفاع معدل النمو الاقتصادي والاجتماعي في مصر، وواكب من ناحية أخرى بزوغ عصر الاستعمار الجديد.

(الأهرام الاقتصادي ١٢/٤/١٩٨٢)

٢ — هذا عن التغريب فإذا عن التجربة الاشتراكية :

كتب الاستاذ أحمد حسين مؤسس مصر القناة وداعية الاشتراكية في مصر ١٩٤٦ كتب عام ١٩٧٧ فقال : تخلص التجربة في أن مصر التي كانت أغنى شعوب الدنيا وقد جاءت شعوب المنطقة لتتمس القمح من مصر ، ولا عجب في هذا فقد اختص الله مصر بنهر النيل ، مصر أصبحت اليوم أفق دول المنطقة بلا استثناء ، وبعد أن كانت مثات وألوف من كل الشعوب العربية والأوروبية تهاجر إلى مصر في التماس لا أقول الرزق بل الغنى، أصبح الأمر على عكس ذلك تماماً فراح يهاجر من مصر من يقدر على الهجرة ، يبقى السؤال : ما الذي جعل مصر وهي أغنى دول المنطقة قد تحولت إلى أفقها .

أول ما يقال هو ما أسموه ( الانفجار السكاني ) وهي صيحة ارتفعت في البلاد الغربية لفرعها من توقفها على النمو السكاني تقريرياً في الوقت الذي يزيد فيه سكان العالم الثالث ، وحكاية تزايد السكان هذه قد فصل فيها الزمن والتجربة ، فلما تکاوا عدد السكان في منطقة من المناطق تزايد إنتاجها وارتفاع مستواها ، والشعوب تتزوى وتتحل عندما يقل عددها وقوتها وتزدهر كلما تضاعف سكانها ، أن كثرة سكان مصر ليست سبب فقرها ، لم يبق لذن من تغير حدث في مصر هو في رأي السبب فيها تعانى منه مصر إلا حكاية الاشتراكية التي كتبت أول داعماً لها — قد يات من واجب واجبه أن أحد دول العالم العربي الإسلامي منها على ضوء تجربتنا في مصر وتجربة الدنيا كلها ، والسبب جهة هضبة و واضح فقد خلق الإنسان ليكثج في الحياة ويحتاج ويعول أسرته

وكل من يستطيع أن يعوله بقدرته ، واجتاحت الاشتراكية فألغت الحوافر الروحية وزعمت أن كل حديث عن الرحمة والشفقة وكل حديث عن الإحسان ابتغاء مرضاة الله ولبناء الإنسان الجازم عليه في الآخرة ، زعمت الاشتراكية العلمية أن ذلك كله أفيون الشعوب وأنه يقال لتضليل الناس واستغلال الضعفاء ، أما بالنسبة للحافر المادي فقد أزهقوه كذلك رفعوا المسئولية عن عاتق الأفراد ليقولوا على كاهل الدولة ، فالدولة هي المسئولة أن تعلم وتخطط وتتوفر العمل والطعام وتصلح الأرض وتنشئ المصانع وتبني المساكن ، وماعلى الناس إلا يضعوا أنفسهم رهن إشارتها .

وكانت النتيجة : هذا الذي انتهت إليه مصر فن دولة مصدرة للقمع منذ سبعة آلاف سنة إلى دولة تستورد القمع ، ومن أشهر دولة في العصر الحديث في تصدير القطن إلى دولة أصبحوا يتحدثون أنه من الخير لها أن تستورد قطننا من نوع ما ، والبلد الذي كان يصدر سكرنا أصبح يستورد سكرنا بل يستورد ذرة ، هذا ما انتهت إليه مصر في ظل الاشتراكية ، ليس فقط بل الاتحاد السوفيتي الذي أصبح يستورد القمع من الدول الرأسمالية ولكن تخرج الدول الاشتراكية من أخطبوط هذا النظام نادوا بما أسموه سياسية الانفتاح والق تعنى في الدرجة الأولى دعوة رؤوس الأموال الأجنبية للعمل في البلاد الاشتراكية ، وليس وراء ذلك إعلان عن إفلاس الاشتراكية وأنها كانت خرافه توهمها الناس في فتره ما ، ثم اتضحت حقيقها وهي لا تهدى أن تكون سرابا .

إذا صح ماتزعمه الاشتراكية من أنها تهدف إلى تحقيق العدالة الاجتماعية فقد أثبتت التجربة أنها ضاعفت تعasse البشر عندما نزعـت من قلوبهم الإيمان حيث وصل الإسلام في التطبيق إلى عدالة اجتماعية تكاد توصف إذا ذكرت اليوم إنها خرافه ، وذلك قول رسول الله صلى الله عليه ( وسلم ليس منا من بات شبهان وجاره جائع ) .

الحقيقة أن القومية أو الاشتراكية التي دعا إليها عبد الناصر لم تسكن

في سبيل تحقيق هدف الارتفاع بصر إلى مكانة عالمية أو تصبح مسارها وإنما كان في سبيل الزعامة الفردية ، أما مسألة فلسطين فكان الموقف فيها قد تعدد من قبل أن تبدأ هذه الزعامة عملها .

قال الأواء محمد نجيب : لقد دمر عبد الناصر اقتصاد مصر مرتين : الأولى حين أرسل الجيش لحرب اليمن والجندي المصري لا يعرف من يقاتل وكيف يقاتل والثانية حينما ورط الجيش في حرب ١٩٦٧ بناء على معلومات وهمية من قادة عسكريين جاءوا بها من صالات الملاهي إلى ميدان المعركة .

لقد تابع العهد مارسته عمود التغريب السابقة وحقق أملاها ، حقق مطالب به طه حسين في أمر تفريح الأزهر من روحه الإسلامية ، حقق مطالب به دعاه التغريب في مجال التعليم منعزله من الدين والخلق حقق مطالب به الشيوعيون في المسرح من جعله بدليلاً لمنازل الوحي ، حقق مطالب به التغريبيون في ترجمة ركام الزييف من الفكر الغربي .

ولقد صدق المؤرخون الذين أحصوا على هذا العهد أنه :-

- (١) ضرب الدعوة إلى الإسلام (٢) إلغاء القضاء الشرعي
- (٣) مزق أو قاف المساجد والمعاهد الدينية ومكاتب تحفيظ القرآن بينما لم يضرب أو قاف غير المسلمين (٤) ضرب الأزهر في مناهجه تحت زعم تطويره (٥) ضرب المساجد بحيث لا تحمل كلية النصيحة لله ولرسوله ولأمة المسلمين وعامتهم .

وقد أذاع بعض ذوى الخبرة أن السوفيت حددوا ثلاث مطالب في سبيل تمويلهم للسد العالي هي :- (١) القضاء على الأزهر (٢) القضاء على أو قاف المسلمين (٣) إلغاء القضاء الشرعي ، ولست أدرى إلى أي حد تصح هذه المقوله ومن يراجع كيف جرى تحرير قانون تطوير الأزهر يكتشف هذه الريبة ويرى كيف فوجيء الناس بإلغاء القضاء الشرعي ولا يلبث طه حسين أن يصبح مطالباً بالخطوة الثانية وهي إلغاء التعليم الدينى .

(٦) وقد صدرت في هذه الفترة أطروحتات ودراسات كشفت كيف

فشل قوانين الإصلاح الزراعي في تحقيق عدالة اجتماعية أو نماء زراعي ، و كان المدف المعلن هو تصفية الأقطاع و توسيع قاعدة الملك الصغار ولكن المدف المضمر لم يكن إلا القضاء على أسماء وأسر حقداً و كراهة هذه الأسماء والأسر ، نتيجة أغراض من الحقد الطبقي في أعماق المسيطرین ولم يستطع توزيع الأرض بين صغار الملك أن يتحقق نتائج في زيادة المحصول ، وكان أكبر آثار الإصلاح الزراعي قيام مشكلة تفتیت الأرض . وقد ظل القطاع العام في الزراعة محدوداً لم يزد عن ١٢٪ و تعرض للتصفية بعد هزيمة ١٩٦٧ بل أن هناك من يرى أنه بالرغم من تصفية الطبقات الاقطاعية فإن طبقة الملك الرأسماليين وأغنياء الفلاحين هي التي استفادت و دعمت مواقفها الاقتصادية وسيطرتها السياسية والاجتماعية في القرية المصرية و تحدث كثيرون عن خاطر التغيير من أعلى وأن تجربة الحركة من أعلى والاعتداد الأساسي على أجهزة الدولة دون مشاركة جماهيرية من أسفل كان مما عرض تلك التجارب دائمها لخاطر الانهيار والردة .

و كانت هذه هي أكبر معانويات ثورة يوليو ، إذ أن مفهوم الثورة يختلف تماماً عن انقضاض جماعة الجيش على الحكم في مصر والسيطرة عليه . يقول دكتور فاروق عبد السلام :

إن حركة ٢٣ يوليو يوم قامت لم تطلق على نفسها ولم يطلق عليها أحد من الناس اسم ثورة وكان أكثر الأسماء التصافيا بها يومها (حركة الجيش المباركة) وإنما كان تسميتها ثورة بما فرض بعد ذلك فرضياً في وقت لاحق . إن الذين يعتبرون ما وقع يوم ٢٣ يوليو في مصر ثورة إنما يعتمدون في وجهة نظرهم على معيار (التغيير) أي التغيير الجذرى الذي حدث فيه بين عهدين مختلفين ، إنما ، كل منها عن المعيار .

إن معيار الحكم الصادق على تصنيف الحركات إلى ثورات أو انقلابات إنما يكون بالنظر إلى طبيعة الرجال الذين قاموا بالحركة وليس بالنظر إلى التغيير الذي أحدهته الحركة ، فهى إنقلاب إذا قام به رجال من موقع سلطنة كرجال القوات المسلحة ، وهي ثورة إذا قام بها الشعب الأعزل ضد السلطة – كما

حدث في إيران - حين خرج على الشاه أبناء الشعب بالليل والنهار يحملون أرواحهم وأكفانهم بين أيديهم يتهدون حاكماً وقواته المسلحة . أعطوا المسميات أسماءها : جاء يوم سميت فيه الهزيمة نكسة ، والقواعد تسبيلات والاعتقال تحفظاً .

(٥) وقد تحدث كثيرون عن حركة الجيش على أنها كانت ( ثورة بغيضة ) ولكن المتمعن في الأمور يجد أنها خاضت في سبيل ثبات وجردتها دماء كبيرة منها الحق ومنها الظاهر ، وكان أسوأ صفحاتها : صفحات التعذيب والاحتياط لشكل من اختلافت منه وكان أشد عنفها بالنسبة للجهازة الإسلامية التي كانت لها في أول الأمر صلات وثيقة ، بل أن هذه الحركة حاوالت أن تكون بدليلاً مغايراً للأدور الذي كانت الدعوة الإسلامية تعد المجتمع الإسلامي له .

(٦) لم تكن حركة الجيش أيدلوجية محددة ، ولذلك كانت محاولات الاستجابة للواقع وقد ترددت في انحرافات وسلبيات كبيرة مثل الإجرامات الاستثنائية والتدهور الاقتصادي وهزيمة يوليوا وتزويق وحدة الصف العربي والسيطرة السوفيتية والتنظيم السري وحرب اليمن وإبعاد السلفيات ، وغير ما من الأحداث والسلبيات .

## الفصل الثالث

### النكسة والسبعين ضد التيار

كانت النكسة ١٩٦٧ علامة على هزيمة «السبعين ضد التيار الإسلامي»، الذي هو الاتجاه «الطبيعي الأصيل» لهذه الأمة، فقد كانت الخطوات كلها خلال هذه المراحل الثلاث معارضة للاصالة، ومضادة لطبيعة الأمة، وكانت بمثابة محاولة خطيرة لتغيير الأعراف الأساسية واحتواء نفسية الأمة وكيانها وعقليتها والقضاء على روحها الحقيقي المنبعث من الإسلام والمتمدد خلال أربع عشر قرناً.

هذه المراحل الثلاث : هي (١) مرحلة الاستعمار (٢) ومرحلة الاستقلال (٢) ومرحلة حركة ٢٣ يوليو وهي ثلات مراحل متکاملة يسلم بعضها إلى بعض، ظهر منها تضاؤل النفوذ الأجنبي في المرحلة الثانية واحتفاؤه في الثالثة، ولكن نفوذ التمزيب والغزو الفكري كان يتسامي مرحلة بعد مرحلة فيحطّم كل السدود والقيود .

ولقد بزغت أضواء حركة اليمقنة الإسلامية في أشیء فترات الظلام في تاريخ الإسلام في العصر الحديث وهي المرحلة التي أسلقت منها الخلافة الإسلامية وفرض النفوذ الأجنبي القانون الوضعي وحجبت الشريعة الإسلامية وانطلقت جحافل القوى المختلفة تجوب البلاد لتغير إعراها ومفاهيمها عن طريق تدمير المجتمع (عن طريق إباحة المخدر والربا والزنا بواقع القانون الوضعي ) وتدمير المقل الإسلامي عن طريق إنشاء الارساليات وتزييف مناهج التعلم في المدارس الوطنية وتفريغها من الدين والأخلاق والتاريخ والإيمان بالقيم الإسلامية .

وفي نفس اللحظات التي كان يغرب فيها نجم سعد زغلول أول محطم للمفهوم الإسلامي في السياسة في العصر الحديث وداعية العلمانية والتغيير ، بزعيم ضوء

الدعوة الإسلامية لأول مرة وارتفع صوتها يحمل صيحة الأصالة والعودة إلى المذاهب وتنامي مع الزمن واستطاعت المراحل التي تبعت وخاصة المرحلة الوطنية أن تفسح الطريق للدعوة إلى التماس منهج الشريعة الإسلامية بعد أن تعالت الأصوات في المجتمعات الغربية بإقرار صلاحيتها وعظمتها وتساظلهم المستغرب عن عجز الأمة صاحبة الشريعة عن تطبيقها وتسلّها لقوافين الروضعية اضطرابه المعطوبة : وفيما تقاوم الأمة النفوذ الاستعماري لتحرر منه ويمتلك إرادتها - كان التاريخ بعد للأمة الإسلامية مرحلة جديدة أشد خطورة وامتحاناً أشد قسوة ، ذلك هو زحف النفوذ الصهيوني على قلب العالم الإسلامي فلسطين ، تحت دعوى باطلة وزانفة ، باسم أرض الميعاد ، ليدخل المسلمون حلقة من أخطر حلقات تاريخهم كله ، في نفس الوقت الذي أخذت قوى الماركسية والشيوعية تتدفق أيضاً فإذا بالعالم الإسلامي يواجه قوى ثلات في وقت واحد : هي النفوذ الغربي الذي كان يحاول التخفي تحت قناع اقتصادي؛ والنفوذ الصهيوني الذي احتل رأس جسر في فلسطين وأعلن صحيحته من النيل إلى الفرات والنفوذ الماركسي الذي خيم البعض القادة أنه يستطيع به أن يزرم النفوذ الصهيوني ، دون أن يتتبّع الحقيقة الخطيرة التي توّكّد أن الصهيونية والماركسية وجهان لعملة واحدة .

ولقد تبيّن من مراجعات الباحثين (النكسة ١٩٦٧) وأبعادها أنها كانت ثمرة حقيقة للسبعين ضد التيار الإسلامي ومحاوله الناس منهج آخر غيره لبناء المجتمع الإسلامي في العصر الحديث ، وكانت المحاولة ترسى مرة إلى اتخاذ أسلوب العيش الغربي وسيلة للتقدّم والنهضة ، ابتهاراً بصورة الحضارة الغربية وظناً بأن الإسلام هو مصدر التأثر ومرة أخرى في التماس المنهج الماركسي سبيلاً لقيام المجتمع الإسلامي الجديد ، وقد مضت البلاد المرحلة تلو الأخرى تجربة ضخمة واسعة انتهت إلى تأكيد واضح بأن الجسم الإسلامي لا يتقبل المنصر الغريب ولا يمكن أن يستسلم للاحتواء أو الإذابة ، وإنما ليس في حاجة إلى أسلوب عيش جديد عليه ولا إلى أيديولوجية بشرية ؛ وهو يملك أصناف المناهج وأعظم النظم التي عرفتها البشرية وطبقتها أكثر من ألف

عام ، والتي كانت مطبقة فعلاً في العالم الإسلامي قبل وصول طلائع الاحتلال الغربي الحديث وتشهد كتابات علماء فرنسا في الموسوعة الضخمة التي كتبوها تحت عنوان (وصف مصر) إن مصر كانت تحكم بكتاب الله قبل الحملة الفرنسية وإن مجتمعها كان مجتمعه مسلماً ملتزماً، قائماً على الشريعة .

وهو المدف الذي أجمع على تحظيمه القوى الأجنبية والمستشارين الأجانب من عهد محمد على إلى عبد الناصر ، ومن كان معهم من الخبراء الفرنسيين والبريطانيين والأمريكين والسوفيت .

وقد تبين أن هناك محاولة ترمي إلى الحيلولة دون استئناف المسلمين حياتهم على أساس الإسلام ، وذلك بإثارة النعرات القومية وتركيز المفاهيم العلمانية والتشكيك في العقيدة الإسلامية وتشويه التاريخ الإسلامي وإيجاد الفرقنة والنحل الهدامة ، ولا ريب كان ذلك كله عملاً مرتبًا منسقاً يهدف إلى تفكك عروة الأمة الإسلامية أساساً إلى كيانات عنصرية متفايرة و هناصر متعددة متباعدة حتى يمكن ضربها جميعاً واحتواها ويمكن إسرائيل من البقاء والاتساع .

## (٢)

وقد توالت عمليات الهدم والتدمير جيلاً من جيل عن طريق تقديم مفاهيم زائفية من خلال التعليم والثقافة والصحافة ، ترمي إلى امتهان تاريخ المسلمين ودينهم وبطولاتهم وإعلامه شأن الغرب في حضارته وإعلامه في محاولة لإذابة القيم الأساسية التي قام عليها بناء الأمة الإسلامية والمقاييس التي قدمها لهم الإسلام في مجال الحرب والسلم وبناء المجتمع وإنشاء الحضارة ، وكان من أخطر المحاولات إخفاء الكلمة الإسلامية وإحلال الكلمة الغربية محلها فأصبحت الحضارة عربية والوطن عربي والآدب عربي والثقافة عربية ، والتاريخ عربي ، وذلك كله يرمي إلى إزالة اسم الإسلام من مقومات الفكر الإسلامي الحديث :

فإذا جاءت الدراسة تنطلق من منطلق عربي وجدت الحواجز والسدود

فإذا هي تفتح الباب أمام المارون والأرمون والاكراد وكل فئة وطائفة ، في محاولة لترزق وهذه الأمة ، وإذا مضينا كان علينا أن نراعي عوامل كثيرة فهناك الفرعونية في مصر والفينيقية في لبنان والبربرية في المغرب .

وهكذا نجد أن ساحة الفكر الإسلامي تتقاض وهكذا فالقومية تفرق والإسلام يجمع والحقيقة أن الثقافة والفكر والتاريخ تتعلق من العقيدة التي كانت حضارة هذه الأمة ، والإسلام هو المكون الحقيقي لفكر الأمة عرباً وفرساً وتركاً وهنوداً جميعاً انتصروا في بوتقة الإسلام ، في بوتقة لا إله إلا الله ، فصدروا عنها في هذا الفكر القائم على التوحيد والمدل والأخاء الإنساني .

وكانت تلك أولى المزاعق الرامية إلى تدمير وحدة الأمة ، وتتوالى الحالات في مجال القانون الوضعي والاقتصاد الربوي والتعليم الديني في محاولة لإخراج المسلمين من منهج الإسلام الذي ربوا عليه و تكونوا وعاشوا أربعة عشر قرناً حتى ينصلحوا في الحضارة الغربية فتضيع ذاتهم وينتهي كيامهم ويعجزون عن أداء رسالتهم التي وكل الله إليهم أدائها وهي تبلغ كلمة الله للعالمين .

إن المدف الذي سار عليه النفوذ الأجنبي هو تفريغ هذه الأمة من معطياتها وقيمها وعقائدها حتى تصبح أمة منصرفة تعتنق أسلوب الغرب وتذهب عنها ذاتيتها ، وهذه هي محاولة تلك القوى ، عمداً بعد عمداً ، حتى لا تستطيع هذه الأمة امتلاك إرادتها وإقامة مجتمعها الإسلامي الأصيل واستئناف حضارتها للعطاء بعد أن توافت هذه الفترة التي سيطر عليها النفوذ الأجنبي وما زال هذه القوى وهذه الأيديولوجيات ونملك النظريات التي تبث العقل الإسلامي وللنفس الإنسانية تعلمها هدم هذا الحائط العالى الذي يحفظ للمسلمين كيامهم الاجتماعى والروحي والخلقى .

وما تزال هذه التيارات تحاول السيطرة، وهي تتخذ في كل مرة لبوس مختلفاً، تحت اسم التجديد أو التقدم أو الانفتاح أو العصرية ، في محاولة مسمومة تحول بين المسلمين وبين إعادة تطبيق شريعتهم ، أو تحديد مناهج التربية والتعليم والثقافة وإقامتها على أساس الإسلام ومنطلق الخطاب ذلك كله هو التعليم والصحافة :

[ ولن ترضى عنك اليود والنصارى حتى تتبع ملتهم ]

[ ولا يرالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم أن استطاعوا ]

[ إن طبعوا الدين كفروا يردوكم على اعتقادكم فتقلبيوا خاسرين ]

فالتفكير الغربي يرمي إلى فصل الدين عن الدولة والقوية حول القانون الوضعي في محاولة لحجب الشريعة الإسلامية، والافتراض الإسلامي— والماركسية ترمي إلى ضرب التوحيد والعقيدة وفرض مفهوم الأخلاق تحت أسماء التقديمية والعلمانية .

والفكر الصهيوني يرمي إلى ضرب الامروبة في كل ما يتصل بكيانها التاريخي والثقافي وهدم مفاهيم الأخلاق وإشاعة الإباحة وقد صنع النفوذ الأجنبي هذا التيار المناوي للإسلام ومكنته وأعطاه القدرات الضخمة : أعطاه النفوذ والصوت المدوى .

وهكذا وجد النفوذ الغربي في هزيمة ١٩٦٧ (النكسة) احساساً بأن عمله خلال العقود السابقة قد حقق شيئاً يمكن أن ينطلق منه إلى احتواء الفكر الإسلامي والمجتمع الإسلامي ، ومن ثم بدأت خطط كبيرة ترسم ومؤتمرات كثيرة تعقد ، للقضاء على الأمة التي سقطت تحت سنابك الحيل .

ولستهم كانوا غافلين عن معدن هذه الأمة التي تستطيع أن تتجاوز محنتها وتعلو فوق جراحها وتسترد قوتها وتعرف عبره الحديث الكبير : حدث النكسة بعد الهزيمة والنكبة خلال سنوات أكثر من ثلاثين عاماً خذلت فيها واستسلمت الأسلوب الغربي وظننت أنه منطلقتها إلى التقدم ، وخدعتها دعوة التجديد بالاستسلام للتبعية وتوالت الضربات: الربا والقانون الوضعي والمأبالية من معطيات الغرب وقد عجزت جميعها عن تحقيق ما ترجو أنه لها منهاجها الأمثل ومعطياتها الربانية الأصلية ثم جامت موجة الشرق مثلثة في القومية والماركسية والوجودية والمادية فلم تستطع أن تتحقق شيئاً وفشلت أضخم تجربة للقومية والاشتراكية فقد كانت كلها أسلحة رفعت في وجه الإسلام ولم تزد على أن فتحت الباب للشعوبية والديون والازمات وضاقت دائرة الاحتواء وكادت

أن تهزم الأمة في بوقعة الماركسين لو لا صدمة الكسسة التي استفاقت القوى عليها  
لتعلم صحة (العودة إلى الله) .

لم يكن الخطير واضحاً أبان الاحتلال فقد كانت القوى كلها مجندة للمقاومة ولكن  
بعد الاستقلال جاءت مرحلة التراخي والاستسلام ثم تصاعفت في حصر حرارة  
المجيش تحت اسم الحرية والعدل الاجتماعي وكان النفوذ الأجنبي يختفي وراء  
مؤسسات التغريب والتبيشير والاستشراق ليسمم جميع الآبار : المدرسة والصحافة  
والثقافة وبذا كان أناطورك وتجربة تركيا اللادينية هي المثل الأعلى في البلاد  
العربية فقد أعلن بعض القادة أنه هو المثل الأعلى لهم .

وإذا كان النفوذ الغربي والاستعمار قد استطاع بعد الحرب الأولى القضاء  
على الخلافة الإسلامية وتمزيق وحدة المسلمين فإنه استطاع بعد الحرب الثانية  
إقامة إسرائيل والقضاء على وحدة البلاد العربية ، فقد أزاح النفوذ الاستعماري  
قادة اليقظة الإسلامية وقدم رجاله .

وقالت إسرائيل بعد النكسة : لقد انتقلت أزمة القيادة من عبد الحكيم عامر  
إلى عبد الحليم حافظ ، وكان معنى هذا أن المؤامرة استمرت فقد أعلن التقديرون  
أن سبب الهزيمة هو التراث والقديم والماضى وهم يقصدون بذلك الإسلام ،  
وما شهد الإسلام ، المعركة ولا كان مشتركاً في هذه الجولة : ولقد أعلن إبراهيم  
وزير خارجية إسرائيل قال : إننا نعتمد على ثورة المثقفين العرب الواقعين ،  
هؤلاء الذين تعتمد عليهم الصهيونية في حربها النفسية ضد الأمة العربية  
وفي تشكيك الجيل المعاصر من أبناء هذه الأمة في تراثه وفي حضارته وفي لغته وفي  
آدابه ، ونحن نقول إن هؤلاء المثقفين سيسقطون في النهاية تحت ضربات المعاول .

إن النصر لا يبنيه الفنانون والمهرجون وإنما ينتزعه المجاهدون الذين يضمون  
طاقة همم كلها تحت حكم لا إله إلا الله والله أكبر فيحفة قوون من العجزات ما اتباعه  
الأحلام والتصورات .

لقد كان معنى النكسة السرعة بالقضاء على مابقي من كيان الأمة يتسلط

الاباحيات في الأفلام والمسرح عليها بحجة صرفها على الواقع المار واسكه كان بمفهوم الماركسين والتغيير بين القضاة على أخلاقيات الأمة نهايتها .

٢ - وكان حكم الطغاهه أمرٌ ماحطم أجنحة هذه الامة :

يقول الدكتور حسين مؤنس : إننا لاننسى أبداً أن ( رجال الحركة ) أضاءوا علينا فرصة الابد فيها كانوا يضيئون وقتنا في هزليات ومسارح مؤامرات وحروب أهلية بينما كانت إسرائيل تنشيء وتنشئ ، كانت تنشئ المزارع والطرق والمطارات تحت الأرض وتبني مصانع الصلاح ، وكانت تعلم شعبها النظام والقانون ونحن نحارب القانون ، ولم تصدر القوانين الاشتراكية عن حب للمال أو الزراع وإنما عن سقد من كل من كان صاحب مال ونعة ، ومصر انفقت قرنا ونصف قرن لكن تنشيء في بلادها قاعدة من المثقفين والمعلمين بغاية عبد الناصر ليعلن الحرب على كل مشفى وصاحب علم ، والذين انشأوا المصانع وفتحوا لنا أبواباً للعلم والتقدم عوقبوا ونزعوا منهم مصانعهم وأعطيت لمن يخربيها ويفسدوها ، وما سمي بالمساكب الاشتراكية أصبح نتيجة لسقد وسوء النية مصانع قومية ، والعامل الذي تهلهل عندما سمع إعلان القوانين الاشتراكية وظن أنه تخلص من استبداد صاحب رأس المال وجد أنه تخلص من سيد ليجد نفسه عبداً لمائة سيد .

والنتيجة هي ماتري : دين يصل إلى ٦ آلاف مليون دولار .

كانت الاشتراكية الماساوية عطاء بدون عمل ، هباء يدفع الآخرون

ثُمْهُ . وعبد الناصر دخل حرب اليمن وهو يقول أنه لسان الحرية ، ثُمْ يتضح بعد ذلك أنه أرسل قواتنا إلى اليمن لسكي يعاقب رؤساء تحرر أو على نقدة ، هل كان في صالح شعب مصر أن تسخر قواه وموارده في خدمة طموح دجل واحد ، أو لخدمة هو اطفه والانتقام من خصومة شخصية له في العالم العربي .

هل كان من اللائق أن يقال أن مصر تدخلت في اليمن لتقل الشعب اليمني إلى الحضارة ، وهل كان شعب مصر يتمتع إذ ذاك بالحرية والعدل حتى يذهب برسالة الامير إلى اليمن للنشر العدل والحرية فيه ، لقد أحسن عبد الناصر وعامر أن مركزهما قد اختل في العالم العربي بعد الانفصال عن سوريا فسعياً للدخول في مغامرة جديدة على حسابنا وحساب قواتنا .

ويقول الدكتور حسين مؤمن : لقد نادى عبد الناصر بالحرية في العالم العربي ثم جعلها احتكاراً لنفسه فحسب ، وطالب بحقوق الشعوب ثم انفرد وحده بكل الحقوق ، وقال أرفع رأسك يا أخي ثم عمد إلى قطع رأس كل مواطن حاول رفع رأسه ، ورد الناس بذلك إلى عصر من الذل والخوف هو أسوأ من كل مارات مصر في تاريخها .

وقال عبد الناصر : أن البلد في عهده تحكمها عصابة . فقد قصر الحرية وصنع القرار على نفسه ، و مجرد الأمة كلها من كل رأي ، وأخافها وآفزعها واسكت صوتها وتحمل وحده كل المسؤوليات فكان عليه أن يتحمل كل التبعات ولقد تحمل الشعب وحده نفقات امبراطورية عبد الناصر ، وكان بالنسبة للعرب المعلم البلدي الفبيس الذي ينفق على أصحابه في المقهي في حين أن أمراته ( مصر ) في البيت تضرب رأسها في الحائط .

وعبد الناصر ما كان يتوق إلى الانتصار على إسرائيل أبداً ، ورغم هزيمته وما أعقدها لم يتخل عن استبداده أبداً ولا رفع عن المصريين قياداً من القيود التي قيدهم بها .

ولإذا كانت حقيقة الأمة قد غابت عن عبد الناصر فقد غابت عنه

حقيقة أخرى هي أن الحرية هي القاعدة الأساسية التي لا يستطيع شعب أن ينهض بدونها وأن الحرية قوة للحاكم قبل أن تكون قوة للشعب والحاكم مهما كانت قوته المادية والعسكرية لا يستطيع أن يصل إلى النصر إذا كان شعبه مكبلاً بالأغلال . أن كل قوته لا ترجع إلى شخصيته ولكن ترجع إلى إرادة الشعب ، ولأن عبد الناصر لم يكن يوماً بالحرية فقد عادى كل الذين يحتاجون للحرية من المواطنين لكي يعملوا أو يعلموا أو يقدروا بلادهم وهم المفكرون والقادة والعلماء والفنانون . إن الزعيم الذي يعتمد على تصفيف الشوارع يعتمد على هراء ، لأن جماهير الشوارع طيبة ساذجة ولكن لافيه لها إلا إذا كانت على نور ، وقد درسه الآجانب وعرفوا مفاسيح شخصيته ، إذا أرادوا منه أن يفعل شيئاً طلبوا منه العكس فيفعل ما يريدون .

وعندما وصل عبد الناصر إلى السلطة قرب إليه رجال من الصنوف الخالفة واتجه إلى التخلص من كل شخص له شخصيته ، وما فتح الطريق أمام المستبد ليصل بالاستبداد إلى مداره إلا حاشية السوم ، وكان أبرز أعماله تصفية المائلات والتعذيب وكانت التأميمات ترمي إلى حرمان كل مصرى من أى سلطان .

( مجلة أكتوبر - ١٨٨٣ )

( ٣ )

لقد كان من أكبر أخطاء الحكم الوطنى بعد الاستقلال أنه لم يراجع ما صنعه المستعمر في بلاده ولم يفكر من سير الاتجاه والتوجيه فيها وسلك نفس طريق الاستعمار قبله في إخلاء الواقع الإسلامى من الإسلام ، أكد العلمانية في عزل الدين عن الدولة ، فأبعده عن التعليم

وفي التشريع واضعفه في معاهده ومؤسساته وألغى المحاكم الشرعية ؛ وسموى هذا الحكم الوطني في بعض المجتمعات الإسلامية بين الرجل والمرأة في الميراث فقلد الطليان في قبود الزواج والطلاق وأنماح الفرصة للدولة في أن تبارك زواج المسلمة بغير المسلم بينما البعض الآخر رفع القرآن كلية ووضع مكانه الاشتراكية اللينينية لكارل ماركس وما وتسى تونج ، ومن مسح الأحوال الشخصية في الإسلام من زعماء هذه المجتمعات الإسلامية أو طرد الإسلام كلية يعلن اعتزازه بما فعل ويجد فمه الخاص بالإسلام أو بالإضافة إلى فلسفة العصر وهو فيحقيقة أمره أى يرجو أن يستمر حاكاماً من غير أن يحاسبه الإسلام على عدم صلاحيته للحكم والولاية العامة . ولم يأت حاكم وطني بعد الاستقلال . يراجع دستور العمل والحاكم في بلده على هوى من تعاليم الإسلام بل من يشير من الحكام الوطنيين لو أشار إلى الإسلام فإنه يكتفى من الإسلام بأن يكون اسماً .

\* \* \*

## الفصل الرابع

### النكسة : علامة تحول حقيقي نحو الأصالة

لقد كشفت هزيمة يونيو ١٩٦٧ (النكسة) جملة حقائق لا سهل إلى تجاوزها :

أولاً : أن الخط الذي سارت فيه مصر والبلاد العربية كان مضطلاً ولم يحقق النتائج التي تصورها الذين ساروا فيه ودفعوا إليه حين ظنوا أنه الوسيلة لإخراج العرب من الأزمة ، وتحريرهم من التخلف ، وتمكينهم من امتلاك إرادتهم ، بل أن هذه الدعاوى التي حملها دعوة التجديد والتقدم والمصرية والنهضة كانت كلها محاولات زائفه لكي يفقد المسلمون والعرب آخر ضوء يضطرب بهم بقييمهم وعقاردهم ويخرجمهم من إطار الإسلام لينصرروا في بوتقة الحضارة الغربية ، هذا ما كان يدعوه إليه طه حسين بدعوته إلى التعليم الغربي مع حجب التربية الإسلامية ، وسلامة هوسي من دعوته إلى العصرية وعلى عبد الرزاق من فصل الدين عن الدولة وساطع المصري من فصل العروبة عن الإسلام ذلك أن صوت الدعاء إلى الوطنية في إطار الإسلام قد هزمته القوى الاستعمارية حين أنشأت دعوة العلمانية في مجال السياسة وكان رائدتها هو سعد زغلول ولطفى السيد وعبد العزيز فهمي : هذه المدرسة التي أنشأها كرومر ، فاشتملت بالولاء الغربي والإعجاب بالديمقراطية الغربية فاختفت الشريعة الإسلامية والتربية الإسلامية والاقتصاد الإسلامي وأهمار المجتمع الإسلامي تحت ضربات عوامل الانحلال والفساد الذي جلبه الاستعمار .

ثانياً : تناهى التيار الغربي الاجتماعي والاقتصادي والثقافي بعد أن احسرت عملية الحصار الاستعماري السياسي والعسكري فقد وضع المجتمع كله تحت هذه العوامل فكان ذلك مقدمة للتيارين الخطرين الذين ظهرا في المرحلة التالية وهي التبعية للماركسية وسيطرة الفكرة الصهيونية ، وكان جوله سقوط فلسطين ١٩٤٨

إلى سقوط القدس ١٩٦٧ هي بمبادرة الجولة الواسعة التي كشفت فساد هذا الاتجاه كله على أيدي سعد زغلول وطه حسين وجمال عبد الناصر .

ولقد هزم ذلك الاسلوب الغربي في أول الامر وهزم الاسلوب الماركسي في آخر الامر ، وكشف عن حقيقة مذهلة هو أن الطريق الذى فرض على المسلمين والعرب — والذين لم يكونوا راغبين فيه بل كانوا معارضين له — هو الذى أوصلهم إلى هذه المزيمة الساحقة .

غير أن المحاولات بدأت تجري على أساس التحول مرة أخرى من أحد القطبين إلى القطب الآخر ، دون القبول بما تعمالت عليه الصيحة المخالدة : صيحة العودة إلى الله .

فما تزال القوى الغربية تراوغ حتى لا يتحقق المسلمون والعرب إرادتهم وإقامة مجتمعهم على أساس نظامهم الأصيل ومنهجهم الخالد.

وما تزال القوى المسيطرة تثير الغبار في وجه المد الإسلامي والصحوة الإسلامية ، وما تزال تثير السعوم حول الشريعة الإسلامية جملة في محاولة لاحتواها وإخضاعها للحضارة الغربية واستخدامها لتبرير الأوضاع المنحرفة والمنهارة من أجل تحقيق هدف واحد هو «التبني» ، و «الإذابة» ، و صهر الفكر الإسلامي والأمة الإسلامية كلها في بوتقة الحضارة الغربية بنظامها المتأكّل بين المضطربين : الرأسمالية والشيوعية .

ثالثاً : أن الخطط التي قدمها الماركسيون والغربيون لاحتواء نكسة ١٩٦٧ كانت كلها محاولات باطلة وفاشلة وكاذبة ، وهى في باب (التمويل) في حماولة جديدة لدفع المسلمين والعرب إلى نصر الطريق الذى ماروا فيه،ن قبل وعلى عيونهم عصابة ، وانهن من دعاة ماشين خدعوهم عن الطريق الصحيح .

إن الحقيقة أن المسلمين لم يصيروا بالنكسة إلا من جراء ابعادهم عن منهجهم ولو أنهم التساوا منهجهم ما استطاعت القوى الأجنبية أن تزدهر ولا القوى الصهيونية أن تكون وترك وجودها في قلب العالم الإسلامي .

إن محاولة إعلام تيار القوميات والإقليميات كان أكبر الانطوار فقد حاولت أن تنهض على الوحدة الإسلامية السياسية وكان التعليم الغربي المفرغ من روح الإسلام هو العامل الأكبر في القضاء على قوة الصمود وعدم الاستسلام للأهواء والغريبات .

ومن ناحية أخرى تراخت القوة العسكرية الإسلامية ولم تأخذ بأسباب اثراً بطة والاستمداد فافتتحم العدو معاقلها وهي غافلة .

لقد كانت هزيمة التربية الإسلامية مصدر زرع اليأس والخوف والتحلل والاسترخاء وراء اللذات والأهواه ، بحجة أن الاستهانة العسكري قد ترك البلاد في نفس الوقت الذي استعصم العدو بالتوراة وبني شبابه على أساس نصب والخذل ، وكون قواه العسكرية .

لأن تحرك العالم الإسلامي لمواجهة الاستهانة وجاحد في سبيل التخلص منه ثم سقط تحت سنابله العسكريأً واجتماعياً بعد الاستقلال فأحيط به في غزوة جديدة ، ذلك أن المفترض لم يترك أهل البلاد يقيمون بنائهم بل سلط عليهم عدراً جديداً ، بعد أن فرغ وجودهم النفسي وكيانهم العقلي من روح الإسلام القائم على المقاومة والارابطة في التغور .

يقول الباحث الإسلامي ليوبولد فابس ( محمد أسد ) :

رأينا كثيراً من الدول الإسلامية المستعمرة : أصبحت مستقلة ، وربما ظن بعض الناس أن هذا الاستقلال إشارة إلى مستقبل الإسلام ، ولكن ليس كذلك ، رأينا في كثير من الدول المستقلة أن الناس يفرون من الإسلام يبعدون الأحكام الشرعية بأحكام غير شرعية أخذوها من الأجانب ويظنون أنها أفضل وأرق من الشريعة الإسلامية ، ليس عندنا أي أحد يستطيع أن ينكر أن الإسلام أكمل عقيدة وأكمل منهج حياة ( ايدولوجية ) ظهرت في تاريخ الإنسانية ، وأكمل من هذا أن الإسلام حق أول مجتمع أيدلوجي في العالم ، فلماذا يفر الشباب ويتوكون هذا السكال بالزراقص التي يأخذونها من الأجانب .

أرى أن الجواب يكمن في نوافذنا لفهم الشريعة الإسلامية : إن الشريعة الإسلامية هي دستور حياة الأمة الإسلامية فكل شيء في المجتمع الإسلامي مؤسس على الشريعة العاذلة التي يتساوى فيها كل الناس ولا فضل لعرق من أعمى وهذا مالاً وجود له في مجتمعات غيرنا فكل حياتنا كانت من ابتدائها مؤسسة على الشريعة ، والشريعة مفتوحة فاتحة لكل فرد من أفراد المسلمين فيها قوة دافعة لحياة الإسلام ، فإذا أغلقت أبواب فهم الشريعة جفت العناصر ونقصت القوى الدافعة .

الشريعة الإسلامية هي الدستور الخالد لحياة الأمة الإسلامية ، ولا وجود للمجتمع الإسلامي بدون أن تطبق أحكام الشريعة على تشكيله الثقافي والاجتماعي .

رابعاً : يؤكد علماء الاجتماع المسلمون أنه لا بد من بناء الأجيال الجديدة المسلمة على الإيمان بالحقائق ، والوعي بالإخطار ، والتكون النفسي القادر على مواجهة التحديات لقول مالك بن نبي : إن كل تغيير اجتماعي واقتصادي أو سياسي يكون دوماً تابعاً لتغيير أولى في (النفوس ) بحيث لا يتصور أن عملية تغيير من النوع السياسي أو الاجتماعي قد تأتي في جو من الفتور والخمول حتى ولو توفرت من الناحية الفنية الجردة ما يسميه (شروط الانتقال) وربما وجدنا في هذه الاعتبارات العامة ما يوضح لنا المعنى الذي يشير إليه هرجل في قوله الحكم :

«إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ»

فهي هذا الأساس يحدّر بنا أن نتأمل بالنسبة للعالم الإسلامي في إيماناً شروط يتّفق لها انتقاله من حالته الراهنة إلى حالة أحسن لمصالحه وأسعد لحياته : الأمر يقتضي تغيير الجو النفسي الذي يعيش فيه مسلمو اليوم وهو يتصل بإضماره بين كارثة وأخرى مثل كارثة فلسطين وكارثة باكستان ، هذه التكوارث التي أن عبرت عن شيء فلما عبرت عن فتور وخمول في حياة المسلم

اليوم ، هذا الفتور لا يمكن تفسيره بدوره الا على أن المسلم لا يجد في حياته الشخصية والجماعية المبررات الكبرى التي تهز المجتمعات في الساعات الساخنة لما يوحن لها آذان الانتقال من حالة استسلام إلى حالة رسالة تخاطب بها نفسها أولاً والأنسانية ثانية .

القضية اليوم منحصرة في إيجاد المبررات الجديدة التي تجدد في المسلم التصور بالطموح والرسالة ، شعوراً يجعله ينظر إلى نفسه كصاحب رسالة ، وإلى غيره كذلك مثلكما كان أيام عمر حتى أرسل وفده إلى رستم قائد كسرى فتراه يخاطبه خطاباً للذين بل أكثر : خطاب الإنسان الملموس الذي أدى من أجل تخلص خصوصه أنفسهم .

رابعاً : علينا أن نحول دون ذوبان الشخصية الإسلامية في الأدبية . حين نقرأ فكراً غربياً ، ونسمع ونشاهد مسرحيات غربية ، وتقدم لنا الصحافة ووجهات نظر غيرنا على أنها القدوة والقيادة التي يجب أن تستمع لها وأن تخضع ، حيث يقدم لنا السياسة والتاريخ والاقتصاد على أنها أتباع وفي ذيل القائمة ، مع أنها تلك التراثات والطاقة والتفوق البشري ، ولكننا نابعون في هذه المجالات يدار أمرنا بيد غيرنا ولا نملك إرادتنا الحقيقة في توجيه اقتصادنا أو ثرواتنا .

إن الخطأ الاستهادي المعادي للإسلام والعرب يعمل على تدمير القيم الإسلامية وتفتيت الروح الإسلامية وإدخالنا في دائرة الاحتواء والتبعية .

إن هناك حاولات لإعادة تشكيل فكر الإنسان المسلم للاسيطرة عليه لأن التفوق الآلي في الحضارة الغربية ( يشتمل على الرأسمالي والشيوعي ) قد أعطاها بعض الأسلحة التي تحاول بها ( تدجين ) المسلمين على التبعي الذي يجربه الإنسان على عالم الحيوان وإن أسراعنا في الإعجاب بحضارته الغربية وقبولها واعتقادنا عادات الغرب وتقليدينا فشور حضارة يسارع بنا إلى الانصمام في يوقيته .

إن هناك محاولة لتدمير القيم الإسلامية باقتلاعها من صدور المسلمين حتى  
تصبح كالمدينة المفتوحة ، هدفًا لكل تاهب وغاز .

لأنهم غيروا مفهومنا للحرب والسلام ، ولإقامة المجتمع الإسلامي ،  
ووضعوا مقاييس الفكر الغربي المادي أمامنا كأسلوب لقياس الأوضاع  
والأحداث واختفت وراء ذلك مقاييسنا الحقيقة المستمدة من القرآن والسنة  
ومن تاريخنا وتجاربنا فقبلنا أسماء ورؤى ووجهات نظر تختلف مع مفهوم  
الإسلام تحت اسم المصربة والخدانة والتقدم ولكنها لم يؤدي إلا إلى هزيمتنا  
وأندحارنا .

خامسًا : لقد تأكد للقوى الغربية منذ وقت بعيد أن هذه الأمة لا يمكن  
أن تستسلم للاحتواء أو الانصهار في بونقة نفوذها ، وأن العرب أن يقمو في  
تركيا مهما تضافت القوى للأمر عليهم .

يقول السكاب الغربي : ( جون سى . بادو ) أن الدين قد أخذ ينبعث  
ويتبواً من كرا فعالاً في الحياة في حين كان كثير من الناس قبل الحرب العالمية  
الثانية يعتقدون أن انبعاث الدين بهذا الشكل أمر مستحيل ، لقد حدث في  
تركيا بعد وفاة كمال اتاتورك إحياء للشuron الدين على أن هذه الن resta لم تسكن  
بجروح إحياء لوروث دين ماضى ، وإنما كانت محاولة لتفسيير الدين تفسيراً  
جديداً وقد حدث نفس الشيء في إيران . فعند زوال رضا شاه والجماعة التي اتفقت  
حوله عاد علماء الدين ( الملايين والشيوخ ) إلى احتلال مراكزهم في المجتمع كأطهرو  
من أهمية الحزب السياسي الذي يقوده الملا الكاشاني ، وهكذا عادت المظاهر  
الدينية القومية تحفل من جديد مكاناً بارزاً في الحياة الإيرانية .

إن الدين لسبب من الأسباب قد عاد إلى مسرح الحوادث في الشرق الأوسط  
منذ ١٩٣٩ وأن الاتجاه العلماني قد خفت غلواته وعودة الدين هذه لم تسكن  
بالدرجة الأولى إنما انقاذه ، هذا الانبعاث الدينالي اليوم لا يوقف في الدرجة  
الأولى إنما فكريها وليس هو محاولة لخلق فلسفة دينية جديدة كما أنه  
ليعن محاولة أخرى لتعين موضع الدين بالنسبة للقوى التي تتغلغل في المجتمع

الآن ، وإنما هو في الحقيقة عبارة عن إحياء الدين كعامل اجتماعي وكمحزبي سياسي وكجزء من كيان المجتمع ، وأن بروزه في الصحف بعنوانين ضخمة إنما جاء به صفة قوة من القوى الاجتماعية . ذلك أن الإسلام عبارة عن قوة اجتماعية سياسية فعالة ، أن الإسلام دين وهو في الوقت نفسه دولة ، على هذا يكون من المختى أن يستتبع كل إحياء للشعور الديني إحياء للدين . بصفته قوة اجتماعية وسياسية ، تحليل هذه الظاهرة واضح فإنه بعد قيام إسرائيل كان لا بد للإسلام أن يندفع بقوه ليغطي منطقة الفراغ وليردد الوجهة ازاء النازلة الجديدة التي أضافت إلى نازلة الاستعمار الأجنبي الذي كان قد بدأ الانسحاب من مواجهة العسكرية والسياسية الظاهرة وكان هناك تطلع واضح من جانب القوى الوطنية والإسلامية التي ظلت تعمل على أنها ستتمكن من إقامة نظام منبعث من مفاهيم الأمة ومنطلق من تراثها وقيمها بعد انسحاب الأجنبي ، غير أن قيام دولة اليهود قد ضاعف الحظر وحمل في اطوانه حماولة جديدة لضرب هذه القوة الوطنية والإسلامية التي تناست خلال فترة الحرب وما قبلها والتي كانت مؤهلاً لآداء دورها الشرعي والطبيعي بعد الحرب ولقد كان لوجود إسرائيل أثر جديد يضاف إلى الآثار الذي خلقه الاستعمار ونمائه طوال تلك الفترة ، فتضاعفت متاعب المسلمين ، وببدأ أن الأمل في تحقيق هدف المسلمين في إقامة مجتمعهم وتحقيق إرادتهم قد بدا بعيداً ، ذلك أن الصهيونية أخذت تضرب في جدار الإسلام ضربات أخرى وعدت إلى خلق دوائر جديدة عن طريق تشويه الثقافة والتعليم والمفاهيم الإسلامية ، وكذلك عن طريق الاحتواء وكسب ولاء بعض الحكماء فضلاً عن أن تأكيد وتقدير الانظمة الغربية في عالم الإسلام كان من الدعامات الأساسية للبقاء والاستعمار والصهيوني ، فضلاً عن أنها فتحت الطريق للماركسية والشيوعية سواء عن طريق إنشاء الأحزاب الشيوعية أو عن طريق موالية الروس بعض الانظمة تحت تأثير الخروج من قسوة قيود الغرب ، حتى لقد قيل أن هناك قوى تهدف إلى الضغط على الشعوب الإسلامية حتى تلقي نفسها في أتون الشيوعية فإن ذلك جزء من مخطط عرف بمحضط الحكومة الحقيقة التي تحكم العالم من وراء سوار .

هذا وقد تبين بوضوح أن المسلمين لم يقبلوا المظومات الغربية أو الأيديولوجيات الواقفة ولكن القوى الغربية هي التي فرضتها عليهم وانشأت قادة يقودون أممهم إلى المهاوية تحت اسم التقدم والمصرية ولو كانت الأمور تدار على نحو من الحوار لما قيل المسلمون هذا الركام الزائف من الفكر المادي الواقف بانحرافاته في مجال الأسرة والمرأة والخلق والمعاملات ، ولكن الأمور كانت ولا تزال تدار بوسائل التآمر والخداع وفرض وجهة نظر الغرب في مقابل بعض المعطيات ، ومحاولة دعوة بعض المناصر إلى اعتناق هذه الوجمة باغراء السيطرة ، أو استدامةبقاء والنفوذ ، ذلك لأن النفوذ الواقف لا يستطيع في الحقيقة أن يعيش وينمو ويسطير دون سناط من الداخل .

ولاريب أن التنمية الاقتصادية والمالية قد فرضت الصيغة في جميع وجوه النقاوة والتعليم والمجتمع ، ودفعت العرب إلى بيع نتاج حضارتهم الاستهلاكية واستنزاف ثروات الأمم من أجل كاليات وترف وأسباب تسليمة ووسائل انحلال وعيث .

سادساً : لقد فشلت محاولة التقديرين والماركسين في اتهام الإسلام بأنه مصدر المزبعة في نكسة ١٩٦٧ وتكشف أن خططاً لهم التي سيطرت على المنطقة وكانت وليدة خطط الرأسمالية هي المصدر الحقيقي في وصول العرب وال المسلمين إلى هذا الموقف الخطير الذي هو علامه تحول حقيقة نحو الأصلة .

لقد صدرت كتابات جلال العظم ونديم البيطار وفؤاد زكريات تهاجم الإسلام وتطالب بالدولة العصرية العلمانية في مصر وهذا غش فكري مكشوف ، فمن المقرر أن الإسلام تحيى عن المعركة واقتصر عن الصراع بين الأمة الإسلامية واليهود ، فعلى جبهات القتال قبل الحرب وأنئتها عام ١٩٦٧ لم نوزع المصايف على الجنود وإنما وزعت صور أم كلثوم ، ولم يذكر اسم الله وإنما شنت مجلات تابعة لبعض جيوش الجبهة هجوماً على

الله تبارك وتعالى وطالبت بوضع الدين في متحف ولم يمكن المؤمنون الصادقون من قتال هدوم وإنما سيقوا إلى المعتقلات والسجون فعل أي منطق يحاسب الإسلام على أخطاء وانحرافات تمت في غيبته ، وهكذا حاولت القوى التغربية التابعة للماركسية والصهيونية والغرب أن تخوض فكر المزينة عمراً جديداً ؛ قال نديم البيطار :

إن هدف الشوريين في الغرب هو تحرير المجتمع من الدين ، وإن هذه بداية كيدية الثورة الفرنسية عندما وقف أحدهم في الجماعة العامة وأعلن أن عدونا الأول ليس الاستقرارية وليس الملك وليس الكنيسة وإنما هو أولاً الدين ، لقد عانت هذه القوى سواء في كتابها في ندوة أو أزمة التطور الحضاري التي عقدت في الكويت عداتها للإسلام وهي عداوة مشتركة بين أطراف الصراع : الماركسيون والعلمانيون والرأسماليون وكانت هذه الندوة جهداً منظماً لحملة العقائد الإسلامية والشريعة الإسلامية ابتداءً من الإيمان بالغيب وانتهاءً بالمواريث . ولا ريب أن الصراع بين الأمة العربية والإسلامية وأعدائها جميعاً إنما يهدف إلى التشكيل في عقائد الإسلام ، وأدواته في الفكر والثقافة والتعليم .

وقد انحسرت هذه التيارات الضالة وتبينت الأمة الإسلامية حقيقة موقعها وأخذت تتطلع إلى فكر جديد ، وأدركت الأمة أن هزيمة يونيو كانت هزيمة لأنظمة القاعدة للشرق أو للغرب ، وهزيمة للإنسان المادي الذي يحارب بلا عقيدة ويدافع بغير إيمان بشيء ما ، وكان لا بد للامة أن تبحث عن عقيدتها وأن تختلط طريقاً جديداً فسكان هذا الاندفاع نحو الإسلام ، حيث أصبح المسلمون جميعاً على قلب رجل واحد يتطلعون إلى مجتمع إسلامي أصيل قائم على أساس الشريعة الإسلامية .

كما سجل التاريخ انحسار الفكر الغربي والشيوعي أمام المقاومة الإسلامية فسيراً وتطييقاً وفي هذه الفترة غزا الإسلام قلب الحضارة الغربية في أوروبا وأمريكا وكانت دلائل ذلك أن الإسلام هو دين الفطرة وأنه لاحالة عائد .

وهكذا كانت نكسة ١٩٦٧ منطلقاً جديداً كشف عن هذه الصحوة التي هرت العالم كلها وألمحت أمثل موريس بو كاي وجارودي وهم من كبار فلاسفه المسيحية والمداركسيية الاتجاه إلى الإسلام حتى يقول جارودي :

إن الإسلام له دور متظاهر للتغيير كثير من مفاهيم البشر ونحن في أوروبا نطرح دائماً مجلة (الإسلام القادر) كحل لازمات نفسية وفسكرية واقتصادية وربما سياسية أيضاً .

عصر الإسلام قادم والغرب في حاجة إليه ، أنا واحد من رواد الحضارة الغربية أول صراحة أنها قادت لانسان بعد كل هذا التقدم المادي إلى طريق مسدود ، نعم هي حضاره تدعوا إلى مزيد من الانهاء والانتاج بلا حدود من أجل مزيد من الرفاهية التي وصلت إلى حد الترف ولكنها في نهاية المطاف ركزت على الانتاج العسكري وصنع الأسلحة بكمية رهيبة تجاوزت الملايين وما الغرض منها في نهاية المطاف إلا خراب الإنسانية .

وشتان بين معطيات الحضارة الغربية ودورها وبين معطيات الحضارة الإسلامية في كافة الجوانب الروحية والخلقية والعلمية والعملية ، التي استقى منها العالم والتي لا زالت رغم معاعول المدمر المستمر تعمل عملها في الأمم وفي الفوس إلى أن يقضى الله أمرأ كان مفعولاً .

## **الباب الثالث**

### **تزيف حقائق الإسلام**

**( مهمة الاستشراق والتغريب )**

**الفصل الأول : إزالة التيزين الإسلامي الخاص والذاته الإسلامية .**

**الفصل الثاني : تزيف حقائق الإسلام .**

**الفصل الثالث : قضايا الاستشراق .**

**الفصل الرابع : المدرسة والمناهج التعليمية .**

**الفصل الخامس : الجامعة وتبني المناهج الجامعية .**

**الفصل السادس : ( ١ ) تغريب الأزهر .**

**( ٢ ) قضية التطوير .**

**( ٣ ) المدرسة الحديثة وانفصالها عن الأزهر .**

**الفصل السابع : مدرسة الترفيه والتسلية .**

**الفصل الثامن : ( ١ ) مدرسة الصحافة .**

**( ٢ ) تجاوزات الصحافة السياسية .**

**( ٣ ) كيف أفسدت التغريب الصحافة .**

**( ٤ ) الصحافة رَكْنَاهُ للتاريخ .**

## ( مدخل )

أربع مؤسسات خطيرة استحوذ عليها الفوز الأجنبي من أجل تغريب الفكر الإسلامي وإثارة الشبهات حوله وضرب الأمة الإسلامية في مقاومتها وتشوييه خطواتها نحو تحرير وجهتها وأمتلاك إرادتها تلك هي :-

( ١ ) الاستشراق : المؤسسة الصانعة لـ كل السّموم والشبهات .

( ٢ ) المدرسة عن طريق التعليم .

( ٣ ) المدرسة الموازية عن طريق وسائل الاتصال والتسلية .

( ٤ ) الصحافة بسموّمها المبثوثة يومياً في الخبر والقصة والصورة .

\* \* \*

وقد جرى الاستشراق طوال قرن ونصف إلى هدفه عن طريق أساليب مختلفة ووسائل متعددة ، وانقلب من التحصب إلى المكر ، ومن القسوة إلى الخداع وكون أجيالاً ، وترك تراثاً ضخماً ، مبشوّنا في شتى مجالات الفكر واللغة والعقيدة ما يزال مرجعاً أساسياً في كثير من المدارس والجامعات ، ومصدراً للباحثين من الطلاب الذين يفرض عليهم أساتذتهم مراجعة معينة تمثل وجهة نظر معينة فالدارسون في الولايات المتحدة تغلب على مراجعهم الاستشرافية أهواء الصهيونية وسمومها ، وفي الغرب تقلب مفاهيم فصل الدين عن الدولة وفي الاتحاد السوفياتي تغلب نظرية التفسير المادي للتاريخ والحياة والكون ، وكلها نظريات مضادة لمفهوم الإسلام وحقائقه ، ففتحن اليوم بين ثيارات استشرافية صهيونية وماركسية وغربية رأسمالية بينما لا ينفتح المجال أبداً لوجهة النظر الحقيقة لهذه الأمة الممثلة في مفهوم الإسلام .

\* \* \*

٢ - إن أكبر عوامل التزييف التي تبدو على الساحة الفكرية اليوم هي : عرض الفضايا الاجتماعية والافتراضية والثقافية من خلال وجهة نظر : إما رأسمالية غربية أو اشتراكية ماركسية مع تجاهل شديد وتأمر صامتة على وجهة النظر

الأصيلة لهذه الأمة ، التي تتبع من قيمتها وتراثها في مسائل تتصل بمجتمعها وعقيدهما : تلك هي وجهة نظر الإسلام .

ففي الجامعات تدرس القضايا من خلال الرأسالية أو الماركسية . وفي مجال الاقتصاد أو علم النفس أو التاريخ أو الأدب لا يجد إلا هذه النظريات الواقدة ، تلك التي جائتنا مع التفود الغربي والآخرى التي تسربت إليها في فترة الظلال الماركسي ، وما يجد شبابنا فرصة أو بادرة تكشف له وجهها آخر لهذه القضايا غير هذين الوجهين ، فلا يعلم أن هذه القضايا في بلاده يمكن أن تدرس بأسلوب عرب إسلامي مستمد من تاريخ يمتد خمسة عشر قرنا ومن حضارة باذخة ومن فهم إسلامي جامع قدم خبرته وتجربته في مختلف هذه المجالات الف سنة كاملة للبشرية كلها وقامت على أساسه الحضارة الغربية المعاصرة .

٣ - ومن الظواهر الواضحة أن الكتاب الشيوعيون المتسمون الآن باليساريين سواء فيهم اليساريون الخالص أم اليساريون المتسخون بالإسلام ينشبون في كل مكان وفي كل مؤتمر ، عشرات المؤتمرات تعقد المغرب تحت اسم (الترااث والفكر السياسي) وفي أماكن أخرى كثيرة يحضرها أمثال أحمد بهاء ، وكامل زهيري ، حسن حنفى وخلف الله . الخ ، ويتحرسون في حرية تامة ويشرون في هذه المؤتمرات مفاهيمهم المسمومة ويتعرضون للإسلام في أستهانة شديدة .

وترى أمثال محمد جابر الانصاري في مجلة الدولة ، وأغلبهم يتحرّك فكراً ماركسيًا ، ومدرسة العلوم الاجتماعية ، ويتخضون تحت أسماء و瑞ايات مختلفة وفي مؤتمر المركز القومي للبيهوث الاجتماعية والجنائية الذي يشرف عليه عليه الدكتور أحمد خليفة تراهم ظاهرين بشكل يدهش له القارئ ، فهل لم يعد هناك باحثون اجتماعيون في مصر غير هؤلاء ذوى الولاء المنحرف ، ومؤتمرات المروبة والمشروع العربي الحضاري في بيروت نجد أسماءً كثيرة تتكلم وتتحدث وتحاول أن تضفي على المروبة قداسه وإعلام وخاصة من المتحدثين باسم البعث والناصرين وكناياتهم ذات هوى ، ومفرغة من الإيجابية ، وخالية من نهاج

العلمي ، وهي عبارة عن إملاك تكشف عن سخرية بكل القيم العربية والإسلامية ومحاولة دائمة تعمل على تحطيم هذه القيم والسخرية بها .

وهناك مؤشرات ترمي إلى احتواء مصر والعالم العربي في مجال التكنولوجيا والقضاء على الهوية ..

٤ - ونجد الآن أن دراسات مصر تقدم من وجهة نظر أصحاب المطامع : فإذاً إذاعة إسرائيل تدرس مصر من خلال كتاب صحفي وحيدة (المأساة المصرية) وتعيد كل ما جاء فيه محققاً لما تزيد عن تذيعه عن تاريخ مصر في مختلف العصور ، محاولة إعطاء مصر قدوةً من التدين وتصوير ما تتحمله في مواجهة التيار بأنه جهد في سبيل العرب وليس ذلك صحيحاً فإن مصر كانت تدافع عن المنطقة باسم الإسلام وليس لحساب العرب ولا لغيرهم ولكنها محاولة خلق المغالطة : نفس المغالطة التي يتحدث عنها أمثال محمد عمارة والماركسين الذين يتمسحون في الإسلام .

وهكذا نجد أن محطة إذاعة لندن تقدم كتاباً عن مصر والعرب والإسلام تحمل وجهة نظر رأسمالية ، كما أن محطة إذاعة موسكو تقدم كتاباً من كتابات اليساريين ، وإسرائيل تقدم وجهة نظر تتفق مع مطامعها ومفهومها عن الصهيونية .

أما وجهة النظر الحقيقة : وهي مصر في مكانها الإسلامي فهذه الكتب تتبعها جميع محطات الإذاعة العالمية لأنها لا تقدم مازريده أو ترغب فيه .

## الفصل الأول

### إزالة التمييز الإسلامي الخاص والذاتية الإسلامية

هي هدف مخططات الاحتواء والتغريب

لقد خطأ الفكر الإسلامي خطوات واسعة في السنوات الأخيرة في طريق الأصالة وتصحيح المفاهيم وتحريير القيم وبناء القاعدة الأصلية لقيام المجتمع الإسلامي وتحديد الحضارة الإسلامية على الرغم من كل المؤامرات التي تقوم بها القوى الغازية في الغرب في ضرب الصحوة الإسلامية واحتواء المد الإسلامي ، وتأخير انتقال المسلمين من مرحلة اليقظة إلى مرحلة النمضة .

ومع ذلك فقد استطاعت الدعوة الإسلامية أن تخترق التغريب والغزو الثقافي بقوّة لأنها على الفطرة ولأنها تدعو الناس إلى الحق وأما نلسنس نور الله تبارك وتعالى في هذه الوجمة ، ولقد بلغ التغريب غايتها في مرحلة ما بين الحربين حين أسقط الخليفة وأقام إسرائيل كراس جسر في قلب العالم الإسلامي ثم حين جاءت الدعوة الإسلامية فتنازل المد التغريبي وبدأ عصر جديد من البقاء ينفذ بضوءه الباهر من خلال تلك الظلامات وكانت عمليات العدوان الضخمة التي قامت بها القوى التغريبية لحطيم هذا البناء الجديد ومع ذلك بدت عاجزة أن تقضي على الإيمان العميق والمود القائم والأسرار على الحق .

وقد تحركت الدعوة الإسلامية في ميادين الفكر في قوّة وأصالة فاستطاعت أن تكشف زيف المطروحات المسدودة التي قدمها التغريب والاستشراق ، وتواجهها بصورة باهرة من همطيات الإسلام .

ثم جاءت نكسة ١٩٦٧ فكشفت للناس أن طريق التغريب والغزو الثقافي

الداعي إلى أسلوب العيش الغربي من خلال المهيجين الفربين الرأسمالي والماركسي كلّهما باطل فإن النفس المسلمة قد رفضت الجسم الدخيل وتبين أن هناك طريق واحد هو طريق الإسلام .

ففي ثلاثة ميادين عمل التغريب للقضاء على الروح الإسلامية الفاتحة على التوحيد الخالص والعدل والرحمة والأخاء البشري :

أولاً : تزييف حقائق الاسلام (عن طريق الاستشراق والتبيه والشعوبية).

ثانياً: تدريب المجتمع الإسلامي: وذلك بتزوييف مفاهيم السياسة والاجتماع  
والآفة صاد والتربيـة.

ثالثاً: تحرير الوحدة الإسلامية ، وتفعيل الجامعة التي تجمع المسلمين  
ياشاعة مفاهيم القوميات والإقليميات ب فهو منها الغربي .

لقد استطاع الفوضي الغربي عن طريق التعليم العلماني المفرغ من الاسلام وعن طريق دعوة القومية والاقليمية أن يحقق أهدافاً كثيرة :

أخطرها تهميق المفهوة بين المسلمين (عرباً وعجماء) بحيث يبلدو وكان المسلمين قد استسلموا لمفهوم القومية الغربية في إقامة حاجز من العداء بين العناصر الإسلامية.

و ثانية : قبول الامر الواقع والرضا بالحلول الجزئية دون قيام المعركة التي شادها الاسلام في النفس المسلمة مع أن الخطر ان يتوقف وان يلبيث أن يتحقق بأهل الحيدة وذلك معناه غيبة مفهوم وحدة الأمة الاسلامية والمفهوم الاصيل في دعوة الاسلام إلى المرابطة والمواجهة الدائمة لاي ماغنة من العدو الاجرامي الاسلامي في أي جزء من أجزائها .

**ثالثاً:** قبول موقف الغرب المزدوج لإسرائيل ضد العرب والمسلمين دون القدرة على اتخاذ موقف مبدٍ على سواء، الذي دعا إليه الإسلام، والاستسلام للغرب في موقعه التي حدددها وأصر عليه من أن تكون إسرائيل مالكة للقارة.

المتفوقة على القوة الغربية جيئاً مع أن العرب يملكون من القوه والطاقة والثروة ما يمكنهم من تحديه موقفهم .

إن هدف النفوذ الغربي في مخططه كله خلال عراحله الثلاث : الاستعمار، الغزو الشعافي، التغريب – إنما يرمي إلى تأخير إمتلاك المسلمين لرادتهم وإيقامتهم بمجتمعهم، والحاولة الأساسية التي يجرى حوالها عمل الاستشراق والتبييض هو إزالة التيز الخاص والذاتية الإسلامية وذلك يهدف صهر المجتمعات الإسلامية في بوتقة الأمية واحتواها وتغير هويتها وذاتها وجهتها حتى تسقط في دائرة الاحتواء والخطلة هي إخراج المسلمين معه منهج حياتهم ، فإذا تم هذا فقد وصل النفوذ الغربي إلى غايته .

ولكن الدعوة الإسلامية المستمددة من التوحيد الخالص والقائمة على مفهوم القرآن الحي الدائم القائم الممتد الذي لن يختفت ولن يضعف ولن يزول قادره على أمرين :

أولاً : قادره على استعادة أصالتها بعد مراحل من التبعية .

ثانياً : قادره على تقديم نماذج قيادية جديدة تحمل لواء النهضة .

وآية العقيدة الإسلامية هي القدرة على المقاومة وبقاء عامل الحفاظ على الكيان في مجالات : المقيدة واللغة والتاريخ ، وذلك عن طريق المراقبة والاستعداد لمواجهة أي غزو خارجي ، وتصحيح المفاهيم وكشف زيفها وتقديم مفهوم الإسلام الأصيل والحرر من دائرة التبعية والاحتواء ، والارتفاع فوق أزمات الغزو ، وأمتلاك الإرادة ، واستئناف العطاء الحضاري بعد توفره .

ولما كانت الحضارة الإسلامية تقوم على التوحيد والعدل والرحمة والأنعام البشري فإنها قد تتوقف عن العطاء ثمة ، تحت تأثير متغيرات الظروف ولكن هذا التوقف يختلف كثيراً عن الاندثار والتشتت أو عن المحمود .

ولقد استطاعت الحضارة الإسلامية أن تبقى قادرة على البعث والعطاء ، بعد زوال السلطان السياسي للإسلام ، وهذه ظاهرة لا تتمتع بها حضارات كثيرة سقطت بسقوط السلطان السياسي .

ومن العقود الأخيرة من القرن الرابع عشر ضغط التغريب والغزو الثقافي في ميادين الرأسمالية والصهيونية والماركسيّة ضغطاً شديداً ووقع العالم الإسلامي في بعض أجزائه تحت تأثيره ولكن التجربة أثبتت فشل القدرة على الانصراف واستطاعت الأمة الإسلامية أن تقاوم وأن تعلن أن هذه الأيديولوجيات والمعطيات التي وضعت في قوالب علمية زائفه أو حضارية برافة ، ليست هي ماتقبله النفس الإسلامية أو ترحب إليه ، فهي لا تتفق مع طابعها وذاتها التي بناها القرآن أربع عشر قرناً وقد استطاعت اليقظة الإسلامية أن تتحرك في إيجابية وقوه .

في مجال الثقافة : من النبعية إلى الأصالة .

في مجال المجتمع : من العلمانية إلى الإسلام .

في مجال الحضارة : من التوقف إلى المطلع من جديد .

في مجال بناء الأمة : من اليقظة إلى المهمة .

وإذا كانت هناك ظواهر انحسار جرت في القرن الرابع عشر ، ومطالع القرن الخامس عشر نتيجة حلقات القوى التغريبية ، مثل الدعوة إلى تحديد النسل ، والعلمية في الحكم ، وفساد معطيات الفنون والأداب ، وتغليب القانون الوضعي والقومية المفرغة من الإسلام والاقتصاد الربوي والتعليم العلماني فإن هناك مؤشرات قوية تدل على أن جوانب كثيرة من هذا الظلم يقع تحت دائرة الضوء الكاشف فقد جرت تحولات كثيرة نحو فهم جديد للإسلام .

وهناك تصحيح لأفكار مغرضة تنكر دور الإسلام في المهمة الحديثة .

وهناك أفكار تكشف عن معطيات القرآن الحقيقة يدل عليها العلم الحديث .

وهناك تزيف واضح المظروبة دارون ولنظرية فرويد ولمفاهيم الماركسيّة

وها كشف في مجال اللاهوت وما صحّحه الكثيرون عن معطيات التراث

الإسلامي وسقطت قلاع كثيرة : القومية ، الاشتراكية ، الرأسمالية من وجهة النظر العلمية .

وقد اتسع نطاق المطبات الإسلامية في مجال الاقتصاد والتربية والعلوم السياسية والتاريخ وكان أكبر هذا المطام في مجال تقيين الشريعة الإسلامية والمحود إلى تبذل اليوم في مصر وباكستان والأردن والسويد وأبوظبي .  
وكذلك في مجال أحياء التراث الإسلامي وأطروحات الجامعات والندوات الإسلامية التي عقدت في مؤتمر السنة والسيرة والملتقى الإسلامي الجزائري وندوات جامعة الإمام محمد بن مسعود ومؤتمرات الهند وباكستان وغيرها هذا فضلا عن المؤلفات الإسلامية والمحاجات الإسلامية التي أبرزت عدداً كبيراً من الأسماء المجادة المخلصة .

## الفصل الثاني

### تزييف حقائق الإسلام

إذا حددت مهمة الاستشراق الحقيقية فهي العمل على تزييف حقائق الإسلام وتغريمه من محتواه الحقيقي وجوهره الرفيع . وقد عمل الاستشراق في جميع الميادين على بث سموه ، وقد من الاستشراق بمراحل متعددة ، وحاول أن يغير جلده بعد الحالات المكشفة التي كشفت زيفه ، وتلك طريقتهم في التحول من أسلوب إلى أسلوب مع الاحتفاظ بالغاية الأساسية والمدف الأول .

ولقد حاول الاستشراق في المقود الأخيرة أن يعزز وجوده بأن دخل في دائرة بهجومه من المبشرين المتصفين ، الذين حاولوا في كتاباتهم الاعتدال وأبراز طابع التسامح كأنهم أدخلوا أساليب جديدة منها : أسلوب الحوار الذي تبنّته الكنيسة الكاثوليكية ، ولا ريب أن الاستشراق مرتبط بالاستعمار والنفوذ الأجنبي من ناحية وبالتعصب للمفاهيم الدينية التي يعتقدها المستشرقون وهو لا يستطيع أن يخرج عنها أو يكون قادرًا لأن يرود افقًا آخر أوسع منها ولذلك فهو لا يستطيع تفسير الإسلام إلا بالرموز التي عرفها في عقيدته ، وهو الآن يجرى مع هدف واضح هو تثبت الغايات التي يعمل لها وهي التي توجهه فهو يكون إفسرة مسبقة ثم يبحث لها عن أدلة ، فإذا وجد أدلة ، لانكفي جزئها أو انتحلها أو غالط في تفسيرها لتكون متفقة مع وجهته ، فهو يصدر عن ثلات علامات .

(١) تبعية عقيدته الأصلية (٢) الهوى الخاص (٣) الظنون والفرض ولقد حاولت بعض المؤسسات الاستشرافية في العصر الحديث بعد أن تهددت كشوف الزيف التي قدمتها أبحاث الاستشراق إلى محاولة فتح صفحة جديدة تحت أسماء أخرى ، واسكتها كلها محاولات ترمي إلى تغيير الأسلوب دون تغيير المضمون لاستمرار خداع جماعات أخرى ،

يقول الدكتور أحمد غنيم «إن ارتياط الاستشراق بالاستعمار أمر لا ينكره وإنكاره تارياً يعني أن الدول الأوروبية التي غزت بلاد الشرق غزوات استعمارية استعانت بما لا شك فيه بعض المستشرقين وكانت جماعات تبشيرية بهدف التعرف على تراث الشرق وتاريخه تمهدًا لاحتلال شعوبه وببلاده ، ولكن كان هناك الكثير من المستشرقين الذين ظلوا بعيداً بين عن التورط في الاشتراك في تحقيق الأهداف الاستعمارية . وبدلوا جهوداً عظيمة في سبيل دراسة الفن والتاريخ والآداب العربي تحقيقاً لأهداف علمية مجردة : إن المستشرق بالنسبة لأى بلد شرق ليس إلا رجلاً أجنبياً يسعى لتحقيق أهداف علمية مجردة ، ويجب أن ينح قدرًا من المساعدة وحرية الحركة في إطار البحث العلمي سواء في الآداب أو الفلسفة أو التاريخ أو غيره من الدراسات » .

وهذا الدفاع من الدكتور أحمد غنيم فيه نظر فإن هؤلاء المستشرقين الذين وصفهم بأنهم لم يعملوا في مجال الاستعمار عدد قليل وإذا كانت لم تصبهم التبعية السياسية فإنهم لا يخلون من التبعية المقدمة لأديانهم ، وهي أديان تختلف مع الإسلام في أصول أساسية منها الإيمان بالصلب والخطيئة والتشليط وما يتبع ذلك من فلسفة هوية من شأنها أن تؤثر في فهم الآداب العربي والتاريخ الإسلامي القائم على مفهوم عقيدة أخرى قوامها التوحيد الخالص ، كذلك فإن عدم تبعيتهم السياسية لا يخل أنفسهم من الإيمان بالاستعمار الغربي الذي يؤمن به الجنس الآيضن ويعتقد أنه صانع الحضارة وإنه متماز عن الشعوب الملونة . وإن هذه الشعوب جامت خادمة له فهو لا يخلو من هنا الإحسان في نظره إلى المسلمين وتأتي بعد ذلك مسألة أخرى لها أهميتها في البحث وهي التجدد للعلم وهذا مالا يقع للباحثين الغربيين الذين يخضعون هانما — وخاصة في الأبحاث الإسلامية — إلى الأهواء وإلى الظنون والفرضيات وإلى عدم القدرة البيانية التي يفهم بها العربي بلاغة الموصوص الإسلامية ولهمن في هذا تفسيرات مضحكه .

وهم دائمًا يعلون من شأن جوانب معينة في الفكر الإسلامي

كاعلامهم للمعتزلة والفلسفه والمتصوف الفلسفى لأنهم يرون أن هؤلاء جميعاً كانوا تابعين لمدارس الفكر اليوناني القديم ، وهم كذلك في البحث عن الآثار يقصون موازاة التراثة والمكشوف عن الآثار الصالبيه ، والحضارة الرومانية ، وهم في أعمق أعماقهم يرون أن أى (أنصاف) للحضارة الإسلامية يكون بعيد المقارن في الغرب فهو يقرب الإسلام من أولئك الحيارى الذين سقطت المذاهب والآيدلوجيات القائمة في نظرهم وعجزت عن العطاء . أنهم لا يرون تأييد أو إعلان الاعجاب بالتراث الإسلامي لأنهم يخشون اكتشاف نظريات مازال الغرب يستعملها وهي مأخوذة من العلوم الإسلامية ، أو إعلام شأن عظمة القرآنين الإسلامية التي قدمتها الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي لأنها تكسب للإسلام في الغرب انصاراً وهناك غاية مضمرة في نفوس المستشرقين هي حجب عظمة الإسلام عن الغربيين أنفسهم ، وذلك حتى لا يزحفون نحوه ، وقد يها عارضوا العائدين من بلاد الإسلام بعد المروءات الصالبية من تحدثوا عن عدل المسلمين ولم يلمل ما أورده الدكتور أدوار سعيد في كتابه الاستشراق الذي صدر قريباً في الغرب يصدق ما أوردهناه : يقول أن عدد السكتب التي تعالج الشرق العربي والتي صدرت بين ١٨٠٠ - ١٩٥٠ تقدر بستين ألف كتاب وأن الاستشراق مدين كلما بالعدوانية كادة ثقافية – يقول أدوار سعيد : أن ما يحدث في حركة الاستشراق من تغيرات فهو ظاهري ومصطلحي لا يمس هذا الجوهر الثابت الحال المستقل أبداً ، أن الاستشراق يخضع مدارسه واتجاهاته ودراساته وشخصاته : حيث تلتقي بنظرة استعلاء على الشرق وترى فيه الدونية وتدعوه ضعفاً أو صراحة إلى ازدرائه ولا يقف الباحث عند إعطاء المستشرقين كلهم هذه الماهية التي وصفناها بل يتتجاوز ذلك إلى إعطائهم إلى الأوروبيين كلهم فرداً فرداً دون استثناء ، فمن الصحيح إذن أن كل أوربي هو عنصر امبريالي شوفيني بشكل عام تقريباً في كل ما يقوله حول الشرق ويرى أن حركة الاستشراق هي احتواء الفكر الإسلامي ( وهذا ما كشف عنه هاملتون جب قبل نصف قرن حين ألف كتابه وجهة الإسلام عن مخططات تغريب الإسلام ) ويرى أن الطلاب الذين يدرسون في أوروبا ( والولايات المتحدة ) هم ضحايا هذا الاستشراق الذي يسود الجامعات هناك وبما أن الاستشراق يعلمهم فيها يعلمهم أن العقل العربي يتميز بالدونية عند

مقارنته بتفوق العقل الاعورى وبسمات ثابتة جامدة متخلفة خالدة تتناقض مع الحضارة الحدبية فإن معنى هذا أن المثقف العربي يلقي بهذا لفهوم الاستشراق ويتبلور ويصبح كالاستشراقيين مقتناً بمجز العربي عن دخول الحضارة الحديثة وأستيهابها .

ولا ريب أن هذه هي إحدى المحاولات التي يقوم بها الاستشراق في سبيل هدفه الخفي ، وهو خلق روح الآيس من النازية الإسلامية على نحو يدفع أصحابها إلى القاء أنفسهم في أحضان الولاء والتبعية الغربية . وذلك ما يؤكّد أن الاستشراق في غياباته الحقيقية يرمي إلى التشكيك في قوة المزاج الإسلامي وإضعاف العلاقة بين المسلم وبين الإسلام كدين وكمجموعة من القيم والمبادئ العليا .

ذلك أن سياسة القوى الأجنبية كما أشار إلى ذلك عدد من الباحثين لاترحب بقوة الإسلام في المجتمعات الإسلامية المعاصرة ولا ترحب باتجاه الشباب في هذه المجتمعات إلى الإيمان بالإسلام والتسلّك به لأن قوة الإسلام تخلق لهذه القوى في المجتمعات الإسلامية عداوة وعنهما في سبيل استغلال ما فيها من إمكانيات اقتصادية وطاقات بشرية ، ولذلك فهي تروج لمفهوم إسلامي يوصف بالاستئناف والتروّنة بقبيل الربا وتحديد الفسل والزوجة الواحدة والمنصرة الإقليمية والقومية والاستعلاء التارخي الإقليمي حتى في مجال الإسلام نفسه ووضع قادة الفكر الإسلامي في مجال الأبطال الإقليميين مع أن الإسلام هو الذي صاغ فكرهم وليس وطنهم أو قومهم .

ويعتمد الاستشراق في هذا على الواقع الخاطئ المعاش وتميّقه ، واسواً ما في هذا الواقع املاك ما قام به الاستعمار من تمزيق وحدة العالم الإسلامي إلى قوميات وطوائف متناحره ، وزين لهم الرجوع إلى نخل ما قبل الإسلام لإمعاناً في إلحادهم بمذرين ومخالفين ، وأغرى بينهم العداوة والبغضاء حتى يحال بينهم وبين الدخول في تجمع إسلامي يمكنهم من مواجهة النفوذ الأجنبي ولم يتوقف الغرب عند تمزيق وحدة الأمة الإسلامية بل فدحها بعديد من الأيديولوجيات والفلسفات حتى لا تلتقي على رأي واحد وجعل لها ولاء أمريكي وفرنسي وبريطاني وولاء ماركسي ورأسمالي . ومن مهمة الاستشراق تخدير الحلق الغربي فلا يتأثر بتشرييد شعب فلسطين ولا بظلم الحكام الطاغة ، بل ينظر إلى هذه المسألة وكأنها

نتيجة طبيعية لعملية تصنيع وتمدين الشرق والشرقين بل يدعى مروجر المستشرق اليهودي أن منطقة الشرق الأوسط لتشكل قوة سياسية وليس هناك ما يشير إلى أنها ستتصبح قوة سياسية ذات أهمية.

هذا فضلاً عما يخشى به الاستشراق لكتب التاريخ التي تدرس في الثانوية في أمريكا وأوروبا من معلومات خاطئة حيث يتعلم الطالب أن الإسلام دين وثنى صحراء و .. الخ.

يقول الدكتور فؤاد سينسكن أن الاستشراق يقوم بهم مرتين خطأتين : الأولى : الاقتراء على التاريخ الإسلامي وغط الإسلام حقه والتقليل من أهميته وفعاليته .

الثانية : إنكار فضل العرب والإدعاء بأن نهضة العلوم كانت نتيجة أخذها من اليونان وهم بهذا ينكرون النجزات العلمية العربية وينكرون تأثيرها المباشر عليهم ويقول : إن الغرب بدأ يأخذ ويمثل العلوم العربية منذ القرن العاشر الميلادي واستمر الأخذ حتى القرن الخامس عشر الميلادي واستطاع خلال ذلك أخذ ما أنتجه العرب والمسلمون .

وتحدث الكثيرون عن خطأ الاستشراق وآثارها الدمرة :

- (١) القاء الشك والحيرة في نفس المسلم المشف .
- (٢) نقد جوانب معينة في الإسلام في إلحاد مرتب حتى يثبت في الأذهان مفاهيم مشوشه .
- (٣) نقد مبدأ تعدد الزوجات .

(٤) قيام مدرسة فكرية ترمي إلى تبرير واقع الحضارة الغربية والمجتمع الغربي وما ينتظمه من أفكار ونظريات وذلك بمحاولة تفسير الإسلام تفسيراً عصرياً يلامس الفكر السائد وتقدم نظريات مضللة في قضياباً الجihad ، الحدود ، الربا ، التائيل ، الطلاق ، تعدد الزوجات وأخطر ما في ذلك هو إنبعاث الفكر التعربي على لسان المسلمين أنفسهم تحت اسم (التيار الإسلامي المستنير) ليكون أكثر تأثيراً من كتابات المستشرقين .

(٥) إشاعة قصص الجنس والكشف التي يشجع على المسكرات والمخدرات والقهار والشذوذ والمرافق والتمثيل الماجن وقيام الصحافة على تبرير

الفساد وتشجيع طرقه وفتح الثغرات والأبواب مما يؤدي إلى كسر الموارج  
النفسية وهرم الفضائل الخلقية التي كانت تمثل الناس وتشكل مظلة عامة للأداب  
الإسلامية .

(٦) المناهج العلمانية الدراسية التي ترمي إلى تخريج أجيال مقطوعة الصلة  
بدينها العظيم ، تقوم على خلق مثل أعلى عربي باعلام شأن الابطال الغربيين  
والاعتزاز بالنبيين القدماء كالفرعونية والفينيقية والطورانية مع الترويج للغات  
الأجنبية في الهند والجزائر وأندونيسيا .

(٧) الممتازون يسافرون إلى أوروبا وأمريكا لتشكيلهم وتوجيههم :  
ويستعمل في هذا الخطط سيل المطبوعات والكتب التي تمجد الغرب  
والصحافة الوافية التي تشمل على أحاديث الجنس الفاضحة والصور العارية  
والنقد الجارح .

وأخطر ما في مؤامرة الاستشراق أن هناك ثلاث تيارات : غربية وماركسية  
وصهيونية وأن كل واحدة لها أهداف وغايات : وكل منها تعمل في مجال خاص  
وهي في جملتها تعمل على إضعاف الروح المعنوية بين المسلمين وأبعادهم عن  
معتقداتهم وتفكيكهم بأشكال في دينهم وإغراء المسلمين بالمفاهيم المادية  
وتسريب الفلسفه المادية المنقمة إلى عقول ومفاهيم المسلمين من الجيل الجديد  
حتى يتراقى لهم أن المفاهيم والتعاليم الإسلامية أصبحت بالية عقيمة ولا تستطيع  
مسايرة العصر الحاضر وإحياء تراث ما قبل الإسلام للاعتزاز به وتأييد كل  
الذين يكتبون لاجيء النزعات والدعوات التي قضى عليها الإسلام .

## الفصل الثالث

### قضايا الاستشراق

توزع المستشرقون في ميادين مختلفة بحيث صنعوا تغطية كاملة لآفاق الفكر الإسلامي وقد زرعوا الشوك في هذه الميادين جميعاً، وترمى الشبهات المثارة إلى ضرب هدف واضح أساسى في الفكر الإسلامي وأنارة الشبهات حوله :

ومن هنا نجد جولدزير يوجه شبهاته نحو القرآن الكريم والشريعة الإسلامية وهو في كتابته التي ترجحها مسلمون دون العناية بالرد على ماجاه بها :

مذاهب التفسير الإسلامي : والإسلام عقیده وشریعه :

نجده عديداً من هذه الشبهات وهو في مختلف ما يعرضه من قضايا متعصبيهودي الهوية يحرف القول ويرمي القرآن بسهام مسمومة . قد حاد عن المجادلة وتنكب الصراط السوى وجانبه الترقيق فيما نورط فيه من أخطاء كما أشار الشيخ عبد الفتاح القاضى في كتابه القراءات وفي رده عليه فهو يحاول أن يصف النص القرآني بالاضطراب وعدم الثبات ولا ريب أنه ضال مضل في افتراضه هذا فإن النص القرآني لم يعترضه وحال أن يعتريه اضطراب أو ينزل لسانته فلق لأن معنى الاضطراب والقلق وعدم الثبات في النص القرآني أن يقرأ النص على وجوده مختلفة وصور متعددة ويكون بين هذه الصور تناقض في المعنى وتعارض في المراد وتضارب في المهدف وهذا منفي عن القرآن قطعاً فإن الروايات المختلفة والوجوه المتعددة التي تواردت على النص القرآني لا تناقض فيها ولا تعارض في معاناتها ولا تضارب في المراد منها بل كلها يظاهر بعضها ببعضها وبعضها البعض .

ولا ريب أن ما كتبه الشيخ محمد الغزالى والدكتورة بنت الشاطئ فى الرد على جولدزير عن كتابه الذى نشره له بالعربية الدكتور طه حسين (المقيدة والشريعة ) يدحض هذه السموم الناقمة .

وقد ذكر الاستشراق على علم أصول الفقه، وعلى نفسه ، فقد تعرض هذا العلماً للمد الاستشاري في المأذن المغرض ، باعتبارهما الركائز الأساسية للإسلام ، وهم في هذا المجال عمدوا – كما يقول الدكتور عجميل العثماني إلى إبراز كتب الخلاف وبنوا علمًا مرونه الشرعية إلى حد وصل في نهايته إلى أن أحكام الشريعة بنيت على الهوى أو يمكن أن تبني على ذلك ، فهم :

(أولاً) قد صوروا الخلاف بين علماء الأمة على أنه خلاف في الأصول لا في الفروع .

(ثانياً) أدعوا أن الاستنباط الفقهي قد توقف لأن أحكام الإسلام كانت صالحة لفترة معينة أغلاق باب الاجتياز بعدها والغاية من هذا الأدلة المضللة الوصول إلى القول بأن على المسلمينأخذ أحكام الحوادث المستجدة وفق منظور الفقه الغربي .

كذلك فإن كتاباتهم في أصول الفقه مع قاتلها تحمل من الخطورة ما لا يقل عن خطورته كتاباتهم في العلوم الإسلامية الأخرى ، فإن إراثتهم المشوهة في العقيدة الفكرية الإسلامية - على حد قول الدكتور عجيل العشمي - إنما بنيت على نظرتهم وتصورهم الحقيقي لمصادر التشريع الإسلامي التي تكشفها كتاباتهم في أصول الفقه وهم في هذا يصدرون عن (١) سوء النية المبيت المكتشوف (٢) الفصل بين الأدلة والاحكام وذلك مسلك خاطئ علمياً ، ذلك لأن علم أصول الفقه هنوان للأدلة الموصلة للإحكام أو للإحكام المبنية على الأدلة فيما في لازم الأمر وحقيقة شيء واحد ، وقد أدى مسلكهم هذا في الفصل إلى الجهل بعلاقة صلة الأحكام بالأدلة بما أووه لهم في استنتاجات خاطئة لا يقرها منطق علمي سليم ، ذلك أن الأدلة مقصودة لذاتها للتوصيل إلى الأحكام الشرعية خاصة فينبغي النظر لكتابتها في آن واحد .

ذلك يؤخذ عليهم تون كتاباتهم باللون السياسي الاستهارى الحالى وأخذت الكتابات حول واقع المجتمع الاسلامى تبرز بصورة براقة على أنها فى الاسلام والاسلام هو المشكلة .

وقد ساعدتهم على ذلك ما كان يعيشه المجتمع الإسلامي وقتها من مشاكل

كبيرة فقد كانت الاضطرابات والثورات متلاحقة في العالم الإسلامي الممزق وهي في جملتها منأثرة بالماطفة الدينية وبالسياسة وتنطلق من منطلق العداء للإسلام ، وهي في أغلبها تدور على سوء الظن بالإسلام وال المسلمين والتقليل من شأن الحضارة الإسلامية والتشويش المتعمد على العلوم الشرعية الإسلامية وتشكيك المسلمين في دينهم بإنارة الشبهات المختلفة عن العقيدة أو الشريعة أو الفقه أو التاريخ وعموم العلوم الإسلامية ، فقد بدأ الاستشراف في أحضان التبشير وبعد ١٨٨٠ بدأ الدس والطعن المكشوف والمعلن وتخصص لهذا كثير من المبشرين وغيرهم .

أما ما قبل عن موضوعة المستشرقين فقد انقلب ناراً حامية على الإسلام والمسلمين عند ما حمى صراع الأوروبيين على ما يسمى بالمسألة الشرقية مع بداية القرن الناسع عشر ويعنون بها مسألة دولة الخلافة مع استانبول ولكن لانه عدو للعلم والتقدم والحضارة فأخذوا يصفون بالإسلام بأنه رجعية وأخذت كتاباتهم تصوّر الإسلام في هذا الشوب الرجعي

بالنسبة لكتابات المستشرقين عن القرآن فقد اتسمت بإبراز المتشابه منه والقراءات الشاذة وتأويل الآيات وتحميمها أكثر مما تحتمل موافقته للرأي والموى ، كما أبرزوا اختلاف وجهات النظر بين المبشرين وما إلى ذلك من مهج يرمي إلى التشكيك والتشويش في مجال الدراسات القرآنية ولم يكن حظ الحديث وعلومه بأقل من ذلك بل أن مجالهم فيه أكبر وأوسع رحابه ، الأمر الذي مكّنهم من إغراق المكتبة الاستشرافية . بوادر من الكتب التي تشكلت في السنة شكلًا وموضوعاً فطعنوا في طريق جمع السنة وفيها تحمله من تصورات تحالف ما جاء في القرآن بزعمهم .

وفي نفس الوقت جعلتهم ذلك جاهلين بصفة الفقه بالأصول التي هو الثمرة العلمية التطبيقية للأدلة ، إذ الاستبساط الفقهي وليد الأدلة التي ينتها أصول الفقه ، كما بين طريقة استخدامها للوصول إلى الاستنباطات الفقهية وأخطر خطأهم استئنافهم المبنية على عملية الفصل بين الأدلة والحكم هذا الفصل خاطئ علمياً ومنطقياً .

(٢) وفي مجال آخر لا يقل خطورة نرى دعوى عريضة لا يقانع الخلاف بين العرب والموالي اصطنعها فلوتن وآخرين وجعلوها قضية كبيرة بهدف إثارة شبكات لم تكن موجودة في حقيقتها ولكن أريد بها في العصر الحديث ضرب المسلمين فرسا وتركا وعربا بعضهم البعض ، وقد تعالى فلوتن عن النصوص وجرى وراء أهوائه فهو يسوق رأيه في الفتوح الإسلامية وأثرها في المجتمع مؤكدا أنها كانت بالدرجة الأولى من أجل الغنائم فأدت إلى راء فاحش فأفسدت المجتمع وأثرته وأغرقت المسلمين بالمزيد من الفتوح للمزيد من الغنائم ، ويستند في هذه المعلومات إلى كتب تاريخية قديمة وقد استند في ذلك إلى نصوص مجزأة جمعها ولوى اعناق نصوصها وأوغل في فهمها وتفسيرها على نحو غريب . وهو يحاول أن يورد عبارة خاصة ليستخرج منها حكا عاما على نحو ساذج وما كفر في نفس الوقت فهناك عبارة في الطبرى تشير إلى حوار بين سعد بن أبي ذفافن وخازن المال عبد الله بن مسعود بشأن قرض لم يتم ، فإذا به يأخذ بهذه العبارة ليصور منها معنى بعيدا كل البعد عنها ، فيقول أن حالة الترف المتضاعدة الجات بعضهم إلى الاستدانة بطريقة فذة من أجل إشباع رغباتهم . وكيف يفهم من نص الطبرى أن هناك ظاهرة للاستدانة في المجتمع وأنها أصبحت وسيلة لإشباع الترف الذى شاع وأى نوع من الترف كان في مجتمع الكوفة عام ٢٦ هجرية . ونحن إذا نظرنا إلى الخبر بانصاف وجدنا فيه نفر الإسلام إذ لا يستطيع والى الكوفة أن يثال من مال الجماعة الإسلامية إلا قرضا ثم كانت أمانة خازن بيت المال الذى لم يسعه السكوت وأن الحاجة أو الفاقة هي في الحقيقة التي الجات سعد إلى الاستدانة .

ومعنى هذا خطير بالنسبة لهم النصوص فهو ليس فقط يمثل العجز عن فهم النص ، أو عدم الاحاطة بالنصوص الواردة في القصة الواحدة ، أو الخطأ في التفسير والتحليل ، ولكن هناك سوء نية وخدمة أغراض تصريحية واستعمارية .

(٣) ويطرد المهد الاستشراف ويبدو واضحا : أنه يرمى إلى تشويع الإسلام دعوه ونبيه وتاريخه تحت ستار البحث العلمي واعتراض التأويل والإستنتاج للوصول إلى النتيجة التي يهدرون إليها باسم البحث العلمي والعلم منها راء :

يقول جولد سير عن الرسول صلوات الله عليه وسلم : فنذ توک مکة تغير الزمن ولم يعد واجبا بعد الاعراض عن المشرکين أو دعوتهم بالحكمة والموعظة الحسنة كما نزل القرآن بذلك في مکة بل حان الوقت لنتخذ سيرته لهجة أخرى [ فإذا اسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشرکين حيث وجدتهم ] ويحاول بخيث منه أن يدعى أن منهج الدعوة الإسلامية تغير من اتجاه إلى اتجاه وتنامي هذا المستشرق الحاقد أن الجماد الذي أعلمه الإسلام آئن وأن الغروات التي قام بها النبي صلى الله عليه وسلم كانت ضرورية لبقاء الإسلام وبقاء المسلمين ، وكان لا بد بعد المعاناة من المشرکين وما كابد المسلمين من المشرکين وهذا الظلم الذي أورمه السکفار بال المسلمين . وأن الملائكة والملائكة ، الذي كانت تحمله قلوبهم وأيديهم يطاردون به الإسلام ، كان لا بد أن ياذن الله المسلمين بالقتال بأنهم ظلموا في الدفاع عن عقידتهم [ أذن للذين يقاتلون بأسم ظلموا وأن الله على نصرهم لقدير ] .

أما عن منهج الدعوة فإنه لم يختلف لحظة واحدة من الزمن ، كيف والذى رسنه هو العلم الحكيم من فوق سبع سماوات ، أن سمات المنهج الإسلامي في دعوه الناس إلى الإسلام ثابتة لا يمكن بحال من الأحوال أن تتغير من مكان إلى مكان ولا من زمن إلى زمن لأنها صالحة لكل زمان ومكان .

( ٤ ) وفي ميدان آخر هو « رسائل النبي صلى الله عليه وسلم ، إلى الملوك » فقد حرص المستشرقون على ظاهرة التشكيك المعمد لواقعه لإرسال الرسول ﷺ كتبها إلى ملوك وحكام الدول المجاورة للجزيرة العربية وقد وردت هذه الكتب في صحيح مسلم وتاريخ الواقدي وفي سيرة ابن هشام ( ابن سعد في طبقه ) السكري وأضاف ابن القيم إلى ذلك أسماء رسول الله إلى أوائل الحكام وما حشد لهم مع من أرسوا إليهم : إلى المقوص حاكم مصر : الصحابي حاطب بن أبي بلشه إلى العلاء بن الحضرمي ، إلى قيسار : دحية السكري ، إلى كسرى : عبد الله بن حداقة السهمي ، إلى النجاشي : عمرو بن أمية الفهوري ، كما أرسل كتابه المنذر بن ساوي البحري إلى العلاء الحضرمي .

وقد أشار إلى تلك الرسائل المؤرخ الانجليزى ويلز واعترف أدوارد جبيون بواقعة إرسال هذه الرسائل إلى هرقل في كتابه اضمحلال الإمبراطورية

الرومانية وبعد أكثر من ألف وأربعمائة عام شاء الله سبحانه وتعالى أن يكشف أكاذيب المستشرقين ويقص حأساليبهم المليوحة بعد أن ظنوا أن افتراءاتهم قد إنطلت على الناس فقد عبر البعض في الأردن سنة ١٩٧٧ على النسخة الأصلية للرسالة التي بعث بها الرسول صلى الله عليه وسلم إلى هرقل في مصر الروم .

وثبت من فحص المادة التي كتبها الرسالة وهي رقعة من الجلد وكذلك من تحليل الحبر الذي كتب به ومن دراسة الخط الذي استخدم في كتابة الرسالة والأقلام التي كتب بها أنها جميعاً أصلية لم يتحققها أي زيف فالرقعة من نفس النوع الذي كان مستعملنا في التاريخ الذي أرسلاه فيه.

وقد جاءت قرية إنكار السكتب من المستشرقين التي أرسلها الرسول مقدمة لإنكارهم وإدعائهم بأن الإسلام ليس ديناً عالياً ودعواهم الباطلة من أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يصل للناس كافية وإن الإسلام دين محلي خاص بالعرب فقط دون غيرهم ، كذلك قال لامانس ، وكاتياني ، وسيديبو ، وجولد سيهير الذي يزعم في كتابه ( العقيدة والشريعة في الإسلام ) أن القرآن من وضع الرسول وليس كتاباً متولاً ويزعم أن رسالة الإسلام قومية محلية .

( أحد على المذوب )

( ٥ ) وهناك مؤامرة المستشرقين بالنسبة للأطفال حيث يقول زويه في كتابه عن الأطفال في الشرق : أن العرب عنوا بفروع العلوم والآداب كلها ووضعوا منها عشرات ومئات الآلوف من المؤلفات ولسكنهم مع وفرة ما ألقوا وترجموا ، أهملوا أطفالهم وصغارهم وأحدادهم فلم يضعوا كتبها لتعليمهم أو مطالعتهم . وقد نشر كتابه ١٩١٤ ولم يحسن أحد من أدباتنا على تزييف ما قاله ولم يأتنا أحد بكتاب واحد وضع في صور الأدب الذهبية للصبيان والبنات ووضع المرسلون الأميركيكيون كتبنا للأحداث وأهمهم بالأمر في العصر الحديث كامل كيلاني ومحمد الهراوي مع أن الإسلام عنى بتربية الطفل على آيات القرآن وأحاديث النبي ووضع المنهج الصحيح لذلك وهو منهج مختلف اختلافاً واسعاً عن الصورة قدمها الغرب للأطفال كما جاء في حكايات السوبرمان وجيمس بوند والذكرية وأفلام الجنس وأفلام

الجريدة ، فإن مجلة السوبرمان بمجلة صفراء تبحث عن مسكنات مختلفة  
يتلقفها الأولاد فتفسد وجوههم العربية والإسلامية حيث يقدم لهم (طرزان)  
الرجل الأوروبي القوي الذي يعيش في مخايل وغابات إفريقيا وهو بطل  
آلاف القصص والأفلام التي تخدم الاستعمار .

والطعم الشهي الذي يقدم جيمس بوند بخليقه عالماً زائفًا يبعد الناس  
عن واقعهم الحقيقى ، رجل مؤامرات لا يتجلى بفضيلة ما لأن الغاية  
عنه تبرر الواسطة ، وغرور القوة وغرور الراه وأن من أسوأ الآثار  
في نفوس أطفالنا المسلمين ما تتركه مجلة سوبرمان وغيرها من مجلات .

## الفصل الرابع

### المدرسة والمنهاج التعليمية

كان الاستشراق هو مصنع الشبهات ، وكانت المدارس والاراتاليات والمناهج التعليمية التي فرضها النفوذ الغربي على البلاد هي المقل الذي اختبرت فيه هذه السموم وادخلت إلى القلوب والمقول الإسلامية لافسادها وتسخيمها ويشوئه وجهتها من الفطرة النقية إلى المادية والوثنية والاباحية بهدف تشكيل أجيال جديدة منقطعة الصلة عن دينها وأخلاقها وتراثها ولغتها وقيمها .

هذا الخطر الذي بدأ في مرحلة الاحتلال الأجنبي مازال متدا في مرحلة الاستقلال وفي مراحل التبعية التي تلت بعد ، والتي كان من المفروض أنها توئى إلى تحرير الأوطان من التبعية ، ولكن الظاهرة الخطيرة أن صيحات الرعاه كانت تجرى للتحرر من النفوذ الأجنبي السياسي والعسكري في نفس الوقت الذي تزداد التبعية الفكر الاجتماعي والاقتصادي والتربوى الغربى .

ذلك لأن الذين تصدروا القيادات كانوا قد نشأوا في إطار الأسلوب الغربي في التعليم فهم أولياء المعجبون به .

وفي العهددين التاليين للاستعمار ظلت تبعية النظام التعليمي للغرب والعسكري الوارد وبقيت فيه جميع معاذيره وخاصة ازدواجيته بين المفهوم الإمامي للعقيدة والمفهوم المادي للعلم وفي مقدمة ذلك نظرية دارون التي تخالفة مفهوم الإسلام ، ونظرية فرويد في علم النفس ونظرية دور كايم في الاجتماع ونظرية الماديين في تفسير التاريخ وتقدمة الأدب وتاريخه .

وقد كان حرص النفوذ الأجنبي على أن تبقى الأساليب التي وضعتها ذنوب لبناء عقليات ذات ولاء فكري غربي يركز على الإقليمية والوطنية وتعزز موقف الزعامة الذين كانوا أولياء النفوذ الأجنبي من وجال الأحزاب

السياسية الذين تصارعوا حول المصالح ، وقبلوا الاحتلال ونفوذه الثقافي والاجتماعي على بلادهم .

وقد حدد الاستاذ سيد قطب أهداف هذا النظام التعليمى الغربي الذى وضع أساساً في مدارس الارساليات التبشيرية . ثم نقل إلى المدارس الوطنية في عدة أهداف :

المهدف الأول : يخرج أجيال مجردة من العقيدة الدينية أو مزرعة الإيمان على الأقل بالقيم الإسلامية ، وقد صاغ المواد الدراسية في التاريخ والمطالعة بروح معادية لوجود الدين والطاب و هو يهادى روح الدين وينفر من كل ما يذكره به حتى إذا طالب دعاء الدين في الزمن الأخير تقرير دراسة الدين في المدارس اصطدمت حصة الدين بكل رواسب الروح المعادية للدين في المنهج كله ذلك أن روح المناهج والخطط المدرسية متزالت إلى هذه اللحظة تسير على نفس الخط الذي رسّمه دنلوب في هذا الاتجاه ، فقد تخرجت أجيال كثيرة وفي أعماق مشاعرها هذا الشعور العدائي للأديان جميعاً ، روح مادية مجردة من المشاعر الروحية . ولم يكن دنلوب يقدر أن الشيوعية ستزحف وأن الماوية هي التربية الخصبة لمذور الشيوعية ، لقد كان الرجل مشغولاً بتحطيم القوة التي يمكن أن يتماسك بها الشعب في وجه الاستعمار الغربي على وجه العموم ، وقد كان تماسك بها أخلاقه من مغريات الاستهمار الغربي على وجه العموم ، وقد كان طبيعياً أن الرجال الذين تتمذروا على خطة دنلوب هم الذين يوجهون وزارة المعارف .

(المهدف الثاني) : من أهداف دنلوب وهو متصل بالهدف الأول - هو تخرّيج أجيال مجردة من الاعتزاز القومي ، أو مزرعة الإيمان على الأقل بالقيم المصرية والشرقية على العموم ، ومن هنا جعل كتب التاريخ و دروسه عملاً لتجيد انجلترا على وجه خاص وأوروبا بصفة عامة ، وفي المغارافيا اهتم باغفال كل ما يذكر الطالب بوطنه أو بالشرق كله ، و تخرجت على هذه المناهج عشرات الأجيال مؤمنة بأوربا كافرة بمصر والشرق تحس بالضآل إلى جرار ذلك العملاق الضخم . — الرجل الأبيض — لقد بنى دنلوب ابن طورية الرجل الأبيض في وجدان الآلوف وعشرات الآلوف من المصريين دون وعي وشعور وظل الشعور بعظمة بريطانيا وأوربا فائماً في وجدان الزعماء وبقى الفتى والفتاة يمجدون

إنجلترا وفرنسا وأمريكا بایمان العابد الذى يلحد فى الله ولا يلحد فى حظمه  
هذا الملاك الموهوم الذى دسته حاصرية دنلوب فى إخلاص الآلاف بعد الآلاف.

(الهدف الثالث) : إفشاء كل الشخصيات الذى يمكن أن تفسد عليه خطته  
الرهيبة فى مجال التوجيه بل فى مجال التأثير فى وزارة المعارف ومن هنا  
حكم على جميع الذين لم يتلقوا ثقافة أوربية — أيا كان عالمهم وأيا كانت  
كتفاصيلهم — أن يكونوا منبوذين من الوظائف الرسمية فى الوزارة . أولاً لكي  
لا يكون لهم رأى فى توجيه سياسة التعليم وثانياً لكي تنهن فيهم الثقافة  
العربية والصفة الدينية فتظل محتقرة فى مشاعر تلاميذهم فقد كان يرى  
أساساً إلى تحقيق الثقافة العربية الدينية وأبعد من يمثلونها عن مراكز التوجيه

(الهدف الرابع) : تخريج أجيال مجردة من المشاعر الشعبية منعزلة عن كتلة  
الشعب لكي يبقى القادة وهم المتعلمون فى جهة وتبقى كتلة الشعب فى جهة فلا يتقى  
القادة والشعب فى مشاعر واحدة وأهداف واحدة فى مقبل السنين .

ومن ذلك عدل إلى إقامة عقبات المهن والكشف الطبيعى والمصروفات فى وجوه  
الكثير وكلما كثرت الحوائل شعر الذين يحتذونها بأنهم طبقة ممتازة وشعر  
الماهرون عن احتجازها بالضاللة .

(الهدف الخامس) تخريج أجيال مجردة من الثقة بالنفس ومن الشجاعة فى  
الطبعية ومن القدرة على الابتكار والتعبير ، ولقد وضع النظام المدرسي ونظام  
الديوان كاً وضع المناهج والكتب وحدد العلاقة بين الرؤساء والمرءوسين وبين  
الإنسانة والتلاميذ بطريقة معينة يحقق له تلك الأهداف الرهيبة .

وجاءت الموجة الثانية من المصريين لتتحمل أهداف كرومر وتحضى بها إلى  
غايتها فدعا لطفي السيد إلى منع التعليم عن الشعب وقصره على أبناء السراة  
لأنهم هم الذين سيحكمون مصر ، وأعلن سعد زغلول الضرر على نظام التعليم  
باللغة الإنجليزية ورفض صيحات الوطنية فى استعمال اللغة العربية ، ثم جاء  
قططه حسين ففتح الطريق واسعاً إلى تغريب التعليم تغريباً كاملاً ، ومهد السبيل

أمام مختلف الثقافات والعلوم والترجمات وفرض تعليم الغزن اللاتينية واليونانية بغير حاجة إليهما على الجامعات وقدم مناهج تعليمية تغري بإعلان شأن الفنون اليونانية كالخطابة وغيرها على العربية ثم دعا إلى منهج التعليم الفرنسي في ضراعة ضخم بيته وبين إسماعيل القباني الذي كان يعتقد منهج دبوى والأسلوب الأمريكي ومن قبل استمر الصراع بين الثقافتين الفرنسية والإنجليزية أبداً طويلاً.

ثم فتح طه حسين الطريق إلى الفكر الصهيوني والفكر الماركسي جيماً مع أنه كان داعية الفكر اليهودي الغربي وهذا هو الذي مهد للعصر الذي غلبت فيه الشيوعية بكل سموها وسموتها.

ولقد كانت خطة الغزو الثقافي والتغيير في مجال التعليم هي أشد الخطط دهاءً ومكرًا من حيث أن احتواء المسلم عقلياً وثقافياً هو العمل الأكبر الذي يتطلع الغرب إليه من أجل صناعة أجيال تابعة مسقولة، مشهورة، ولقد حمد صناع هذه المناهج على الفصل بين التراث الإسلامي وبين الثقافة المصرية وأقاموا بناء التعليم على هذا الفصل بعد أن كان التعليم يرتبط بالدين والتراث ، فالمدرسة المصرية في مصر والبلاد العربية منفصلة عن التراث الإسلامي تستمد أصولها الفكريّة من العلم الأوروبي والثقافة الأوروبية ، وفي كل مواد الدراسة تبدأ عادة بأصولها من الفكر الإغريقي ثم الفكر الروماني ثم يشار إلى العصور الوسطى كفترة جهالة وظلام ثم يجري إغفال ما بعد ذلك إلى ظهور النهضة الأوروبية وتجاهل الضياء الإسلامي الكاسح الذي حم العالمين حتى لا يعرف الطالب بلادهم ولا أهاليهم ولا تاريخهم ، وهكذا يجري بنشرته أجيال الشعوب العربية في ظل المتعالية الفكر الغربي بعد انتهاء السيطرة الاستعمارية ومن ثم تنشأ هذه الأجيال منفصلة عن تراثها العريق فلا يحيط الطالب المسلم بالتفكير الاجتماعي الإسلامي ( المتصل بالاقتصاد والتربية والسياسة ) عندما يدرس العلوم السياسية أو الاقتصاد أو الاجتماع لأن المراجع الأساسية التي تقدم له ويدرسها وينتظر فيها تسقط من أصولها نهضة الإسلام وتسلد عليها ستار العصور الوسطى . ومن شأن هذا أن يوقع أبنائنا في خطأ الافتقاد بأن العلم الحديث إنما نبع من تراث الأغريق

والروماني قبل العصور الوسطى ومن الفكر الاروبي في عصر النهضة وذرة ما بعد النهضة وهذا ما يسمى بالتأصيل أي إدّطام الفكر المعاصر في عالمنا الإسلامي عنصر الأصالة يربطه بجذوره التاريخية لتشكون هذه الحدور أصوله الفكرية النابعة من التراث .

وإذا استمرت الأمة المسلمة مفرطة في توارثها وفي أصالتها بمفهومها الخاطئ للعصرية عن طريق التقليد الأعمى فإنها تربط نفسها بذلك مع سفينته على وشك الفرق ولا بد أن نفرق منها .

وإذا كان لنا أن نتحدث عن أخطار المنهج الغربي في التعليم فقلنا أن أخطر ما هناك أن مفاهيم السياسة والاجتماع والاقتصاد التي تقدمها هذه المنهج تختلف مع مفاهيم الإسلام ، وهي مفرغة من الإيمان بأنه ومن بعد الله حركة الحياة ومن أخلاقية الحياة .

ومنها خطر توحيد مناهج التعليم بين الرجل والمرأة ، وقصور التعليم على المفهوم المادي مع استبعاد المفهوم الروحي والمعنوی ، وعدم بروز الوجه العربي الإسلامي لمناهج المنهج ودور الإسلام فيها وكذلك في حماقة إنضاج العلوم الإنسانية لمناهج العلوم التجريبية المادية .

## الفصل الخامس

### الجامعة وتبعية المناهج الجامعية

خضعت الجامعة في مصر والبلاد العربية للتبعية الغربية في مناهج التعليم فأصبحت لا تدرس المفاهيم الإسلامية بل المذاهب الغربية (الرأسمالية والماركسية) والتي ثبت فشلها سواءً أكانت اقتصادية أم تربوية أو اجتماعية .

ومن هنا فإن الضرورة أصبحت تختتم إهادة النظر في فروع الثقافة والعلوم التي مازلنا ندرسها في جامعاتنا ومعاهدنا وينعكس أثرها على طلابنا وطالباتنا في مختلف مراحل التعليم ، هذه الفروع التي تشمل العقيدة والتربية والنفس والاجتماع والأخلاق والأدب والفن والتاريخ والفلسفة والاقتصاد ، وسياسة المال وكل ما يتصل بالجانب النفسي والاجتماعي والأخلاقي ، هذه الفروع للأسف الشديد ما تزال تدرس حتى الآن من وجهة نظر الثقافة الأوروبية الاستعمارية واليسوعية إلى حد كبير .

وما تزال ترك أبنائنا ضحية التبعية للمحضارة الأوروبية المنارة أو بوقالمها وإن جامعاتنا لا تزال تقوم بدور (التغريب) بدلاً من التعرّيف (عدنان زروزور) .

ويعني تغريب التعليم الجامعي (الذى هو ضرورة لوصول المسلمين إلى مرحلة الرشد الفكري ) إنما يعني الانتقال من مرحلة التعليم للفكر الغربي أو لا وباللغة الأجنبية فلابد من إسلامية التعليم وتحريف مناهجه وأن يقوم ذلك التعليم باللغة العربية من المحافظة على تعلم واتقان اللغة أجنبية أو أكثر من أجل المودة إلى المراجع الأجنبية . وتأني خطوة بعد ذلك هي القيام بالإبحاث العلمية الحقيقة المناسبة التي تسابر تطور الركب العلمي والتي تعتبر مساهمة حقيقة في بناء حضارة هذه الأمة عندما تكشفت هذه الإبحاث باللغة العربية ، فلابد

من إستيعاب الطالب المادة العلمية بلغته حتى تتحرك في مزاجه وروحه وكيانه الإسلامي .

ومن هنا فإنه لابد من تحرير الجامعات ومراكز البحث العلمي ومناهج التعليم من رواسب التبعية الثقافية والمؤثرات الأجنبية، حتى ينكسر هذا الإطار الأيدلوجي الغربي المسيطر على العلوم والثقافات ، فإن هؤلاء الذين تسكونهم الجامعات اليوم إنما هم قادة الأمة في المستقبل القريب ومن أجل هذا يجب أن تكون عملية الانهيار بالغرب ومدننته قد تضاملت تماماً وحل محلها قدر علمي واع استجازات المنهج الغربية البشرية التي هي من صنع الإنسان لمتغيرات الزمن والبيئة ، على النحو الذي كشفه علماء الغرب أنفسهم من فساد تلك النظريات والفرضيات التي قدمت في مجال العلوم والفلسفات ومناهج الحياة الاجتماعية والاقتصادية ، ولابد من عرض الولاء والوعى الإسلامي لدى الدارسين وتوجيه نظرهم إلى بدائل إسلامية في كل هذه الحالات من منهج أله الأصيل الجامع ، الذي عاشت عليه الأمة أربع عشر قرناً وبني كيانها ورد عنها عدوان خصومها ، ورتب لها أسباب نصرها ونهايتها وخروجهما من المحننة والأزمة كما حاقت بهما، فالملمدون هم الذين صنعوا النهج التجريبي الذي بني عليه هذا التقدم وما زال النهج الغربي عاجزاً عن الاجابة عن تسائلات النفس الإنسانية ، عاجزاً عن المطامع الذي يتحقق أشواق الروح .

والواقع أن الوقت قد حان لإعادة النظر في برامج التعليم بعد أن مضينا زمناً طويلاً قابعين في قنوات مظلمة : للنقل من مناهج التعليم الأوروبي ، بدلاً من العودة إلى الأصالة .

ولقد كان المستشرق جب صادقاً عندما قال أن المدارس الأجنبية في العالم الإسلامي كانت مفسدة لقومية التلاميذ لأنها أدت إلى تمزق الأواصر التي كانت تحفظ تماسك المجتمع الإسلامي ، وهو بقصد همزيق الوحدة الإسلامية ونحن نضيف أنها كانت مفسدة أيضاً لأخلاق التلاميذ فقد حالت دون حلمهم أمانة حياة الأمة من عمليات احتراها والقضاء على كيانها وتحطيم ذاتيتها .

وقد أجمع الأراء الناضجة على أن المهمة التي تقع على عاتق الجامعيات الإسلامية أن تبطل تأثير التيارات الواحدة التي ترمي إلى تصفية ثقافتنا بوصفنا أمة واحدة والقضاء على مصادر الطاقة التي عليها المعول فيبقاء حياة المسلم وقدراته

ومن العجب أن الجامعات في مختلف أنحاء العالم نشأت في يؤرخ التراث إلا جامعاتنا التي نشأت بعيدة عن الأصل الأصيل فهى لم تنبثق من الأزهر وإنما أنشئت لنواجه الأزهر وتمارضه وتوجه الثقافة وجهة أخرى يصبح فيها الأزهر محمداً منطفئاً الأنوار داخل دائرة التجميد ، فإذا قبل أنه التعديل والتغيير ومواطنة العصر ضرورة فلنا فإن ذلك لا يكون على حساب القيم الأساسية ، إن التعليم أساساً يجب أن يبني الشباب على الإيمان بأيمته وعقيدتها وفكراها ودفاع عنها ومحاولة دفعها إلى الإمام دون أن تخرب عن أطروها وقيمها ومقوماتها الأصلية . أن أسماں الجامعات هو الاستعداد من المنابع والحفاظ على طابع الأخلاقية العلمية ، وهو ما حاولت تلك التيارات التي فرضت على الجامعات أن تحول دونها .

كذلك فإن هذه الجامعات اعتمدت مناهج الجامعات التي أنشأها الرسائلات التبشيرية في البلاد العربية وكان في مقدمتها :

أولاً : الدعوة إلى العلمانية في أوساط المسلمين وأبعاد المسلمين عن

حقيقة دينهم .

ثانياً : تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً مادياً .

ثالثاً : الدعوة إلى العامية وأن يحل الحرف اللاتيني محل الحرف العربي وأحياء المجلات وقد دفعت الجامعة الأمريكية إلى شعار « تسهيل اللغة » وألف أنيس فريحة كتابه تبسيط قواعد اللغة العربية وقد تلقت هذه الدعوة الدكتور طه حسين ونصاري ليبنان .

وبخلت الدعوة إلى هذه الفكرة المسمومة في مؤتمر أزمة التخلف الحضاري الذي عقد في الكويت وحضره غلامان المستشرقين .

**رابعاً : دعم اللغات الأجنبية وإحياء اللغة اليونانية القديمة .**

خامساً : إحياء الولاء الغربي والبطولات الغربية ، وتهوين شأن النفوذ الأجنبي فقد استهدف التعليم العلماني إنشاء أجيال من المسلمين منسلحة عن الإسلام وجاهله به ، تسخر منه وتعادييه ، مع التعلق برجالي في التاريخ الأوروبي من أرسطو وأفلاطون إلى رسول وساتر معظمه لقادة الفتوح من الساسة الغربيين من أمثال هاننبال إلى بونابرت إلى جورج وشنطون .

سادساً : محاولة تصوير الإسلام في دراساتهم عائقاً بوصفه دون التقدم الحضاري الذي وصل إليه الغرب ( فكما أن الغرب لم يبلغ هدفه إلا بعد حصر المسيحية داخل جدران الكنيسة وأبعادها عن التعليم والمجتمع والحكم ) فإن الشرق الإسلامي لن يتمكن من النهضة إلا بمحصر الإسلام داخل جدران المسجد إذ لم يتم الإجهاز عليه نهائياً وبذلك ينفتح الطريق أمام التقدم والتحضر .

سابعاً : عزل المسلمين عن تاريخهم وما عليهم ( الذي يمثل فترة الازدهار الحضاري علمًا وعمراناً وقوة ) جعلت المسلمين في الصدارة بين العالمين .

ثامناً : محاولة محاكمة الإسلام إلى طبيعة المسيحية وفهمها في مغالطات واضحة .

( ١ ) فالإسلام لا يعيق التقدم العلمي بل يدعمه ويحمل العلوم والصناعات من قروض الكفاية بينما كانت النصرانية المحرفة في الغرب تقف أمام جهود العلماء وتمنعهم من إعلان الحقائق العلمية وتضطهدتهم .

( ٢ ) يمثل الإسلام شمول العبادات والمعاملات والسياسة الشرعية في الداخل والخارج فهو ليس كال المسيحية علاقة بين العبد والرب تدع ما لا يضر لقيصر وما لله بل ترى أن السكل لله . ومن هنا لا يمكن حصر الإسلام في المساجد كما حصرت المسيحية بين جدران الكنيسة الذي هو طبعتها ونظمها من حيث أنها دين وصايا .

(٣) أن جميع حركات المقاومة للاستعمار اطلقت في مطلع هذا القرن من داخل المساجد تحت شعار (الله أكبر).

وهذا يعني أن حجب الإسلام عن المناهج الدراسية يحرم المسلمين من أعظم القوى المعنوية المؤثرة في جمahirه والدافعة إلى البذل والتضحية والتي كانت سند المسلمين في المحن التاريخية منذ مواجهة القوى الصليبية قديماً والقوى الاستعمارية والصهيونية والماركسية الجديدة.

وهكذا نجد أن التعليم كان عاملاً خطيراً في تأخير النهضة وأن احتواه واعتربه كان له أثره البعيد في النتائج التي ترتب على ذلك ما لحق بالأمة الإسلامية من إسهانة بالقيم الإسلامية والتسلك بالإلتزام الأخلاقى في بناء المجتمعات الإسلامية.

## طه حسين ( التعليم كالماء والهواء )

يقول الدكتور فتحى حموده :

إن إثارة موضوع تدهور التعليم والثقافة في مصر يحرك الواقع الكوامن حول غاشية الجمال المقتنة التي رامت على أبناء هذا الجيل كله أو جله منذ أن فتحت أبواب المعاهد على مصاريفها لشكيل وأغلب أو وارش وبغير تحديد أو تمييز أو أهمية مناسبة من المعلمين الصالحين وأدوات التعليم في مختلف الفروع ، والجحيب أن يكون المسئول الأول عن هذه الحنة هو ( طه حسين ) رمز الثقافة الرفيعة ومحاميها وأن تبدأ هذه الحنة كلها بلعبه بيانيه منه حين طلب له تشبيه العلم بالماء والهواء اللذين لا يستغنون عنها مواطن من حيث هو مواطن ، أو إنسان من حيث هو إنسان .

وقد كان لعميد الأدب العربي على صفاته وفضنته ولع غريب بالتعجب وإطلاق الأحكام ثم الانطلاق وراءها إلى أقصى غاياتها ولا سيما في المجالات الإصلاحية التي تهمه منها التأثير القربي العاجلة والظاهر الخطأ والواضد دون كبير تدبر أو تفكير في آثار التطبيق على الزمن الممدود ، أما العقاد المولع بالتحقيق والتدقيق فقد أجب بأنه إذا صل القول بأن التعليم كالماء والهواء فإن من غير الجحود أيضاً أن هذا التعليم المشاع كالطوفان الدائم المفرق يحتاج إلى كل اليقظة في كبح جماحه وتوقي إخباره والتائب له قبل موعده بالحواجز والسدود والقناطر التي تضبط مساره وإثاره . ثم أضاف العقاد قوله المشهورة : أن تشبيه العلم المباح بالطوفان يقل بلاغة عن تشبيهه بالماء والهواء وقد قصد العقاد من ذلك أن ينبه إلى أن هذه المسألة أخطر من أن يقطع فيها بفنون البيان والبديع ولا مندوحة فيها عن تحكيم العقل والمنطق .

وفي الواقع ضاع صوت العقل وساد حكم الهوى والعاطفة لاسيما بعد

أن قاتم الثورة ورفعت شعاراتها التي ركبت بها الجماهير موجه طه حسين وتركت فللا العقل والروية التي فيها النجاة من هذا البحر المسجور .

وهكذا فتحت مدارس وجامعات غير محدودة كلها بالمجان وهو أمر لاظهير له حق في الاتحاد السوفيتي . واستئدين بألوف من المعلمين وغير المؤهلين وغير الملائمين من ضمنا على هذه الحشود المحسودة بما لديهم من قصور وبلوا وجحدهم شطر الدروس الخصوصية أو دنانير البلاد العربية وإنساحم ذلك كله رسالته بل أناسهم أنفسهم وبلغ بهم الاستحقاق أن ينقولوا **الطلاب** بجهلهم وعيوبهم إلى الصحف الأعلى وأن يهظوا في تصحيح الشهادات العامة مثاث في المائة لعباقرة زائفين تكشف عوراتهم في الجامعة ، ولم يعد الشخص والفهاد مقصورا على للطلبة بل شارك فيه المعلمون والمتعلمون جميعا وذلك بشهادة ( طه حسين ) نفسه في ( مستقبل الثقافة في مصر ) ولقد كان كاتب هذه السطور أول الفطر في جميع الشهادات العامة وكان بيته وبين من يليه في شعبة الآداب بالشهادة التوجيهية ( الشانوية العامة ) ثلاث عشرة درجة ومع ذلك لم يزد مجموع الكل عن ٨٥٪ و كان ذلك رقاقيا سيما عشر مسبوق في أيام اعتدال الموازين وانضباط المقاييس واستقامة الضمار في تلك الأيام الخواли كان المعلم معلما حقا ، يستحق أن يقام له وفاء لتبجيله وعرفانا بأياديه وثقافته في آداته واجبه وتبليلغ رسالته وصبره على الاعادة والافتاد حتى يصل إلى إفهام أغنى وأعجمى تلاميذه المائتين ، وكانت الدروس الخصوصية ( نراك ) لا يطلبها ولا يقبل عليها إلا الأغنياء الموسرون الذين يتخذون منها مادة للتباكي وكان آخر وأقل ما تقرأ هو كتاب الوزارة المقررة ، إذا كانت الدراسة فإذا كانت المطلة فقد كنا نقرأ المنهلطي والعقاد وطه حسين والرافعي ومنا من كان يقرأ عيون التراث ويحفظ المعلقات السبع ، وكنا نقرأ أيضا لشكسبير وديكينز وستيفنون ووالتر سكوت في أعمالهم الأصلية أو الميسرة ونحن لم نزل في المرحلة الثانوية .

وقد بلغنا هذا المستوى لأننا درسنا في المرحلة الأولى الأساسية القراءة والكتابة والحساب وحفظنا القرآن ، فكان لنا نورا هاديا مورشا وكان نعم الزاد لأرواحنا وقلوبنا وألسنتنا ومازال رأي أنه إن انجذب

أبداً في اللغة العربية أى إنسان لا يكون أساس تكوينه القرآن ، ثم بدأنا تعلم اللغة الإنجليزية منذ أول صف في المرحلة الابتدائية ، وكان مقرراً علينا في الصف الرابع روايتان كامتنان بذلك اللغة يتم منها الامتحان الشاهد لمن يختاره بالاتفاق وليس بغرير إذن أن يعفى تعليم العقاد عند الشهادة الابتدائية في تلك الأيام وبتفق له منها هذا الرسوخ والتمكن في اللغة الانجليزية التي كانت لغة ثقافته الأجنبية ، كذلك كان يتتحقق لنا إتقان اللغة الفرنسية على امتداد خمس سنوات .

ولن يصدق هذه (الاساطير) أحد من أبنائنا وأبناء مدارس الماء والهواء من لاحظ لهم في معلم كتبه أمين مخلص أو في محمد منظم مجتهد متأنب ومن كتب عليهم أن يتلقفوا على يد ذلك الصندوق اللعين المعروف بالتلقييون في حلقات الماء والرجل الأخضر والفتاة الخارقة وغيرها من مواد الملوسة الأمريكية والتي تطلع علينا إحدى مذيماته المتفقات بأنه غير صحيح ما يشاع من أن أبيا العلام رهين المحبسين فنسب إلى معمرة النعمان وإنما وإنما هو أبو العلام المصري المتقمي إلى مصر لما ودما ، وقد يكون هذا من فرط الغيرة الوطنية عند هذه المذيبة ولكنها سقطة ثقافية بشعة تعطي مؤشرات الثقافة المتاحة لمجتمع الماء والهواء وهي ثقافة لن تبلغ الأفهام ولن تتجاوز مواطن الاقدام إذا صحت أن هناك ثقافة أصلاً .

ولا شك أن المصيبة أعظم في السكريات العملية وعلى رأسها كلية الطب التي ينهافت عليها الجميع . ابن خريجو الطيب اليوم ومنهم من يتخرج ليار من الجراحة وهو لم يجرِ التشريح فقط على امتداد دراسته ومن الذي يشق بهم أو يأمن لهم أو يطمئن إلى رأيهم ورأى أسانذتهم فيهم معروف ونسبة نجاحهم في امتحان المعادلة الذي يجري لهم في إنجلترا اثنان في المائة على أكثر تقدير .

## الفصل السادس

### تغريب الأزهر

منذ جاء النفوذ الاستعماري الغربي كان سريعاً على اعتوام الأزهر فقد شهد موقف المقارنة التي أثارها علماء الأزهر وكذلك ما نام به الأزهر من مواجهة لاستبداد الداخل وقد كان له موقفه مع الأمراء الماليك في مواجهة ظلاماتهم فقد اشتكى الناس من ظالم الأمراء فاتجهوا إلى الشيخ الدردير في الجامع الأزهر ، الذي أمر بدق الطبول على المدارس ليذانأ بالاستبداد لمهاجمة بيوت الأمراء ونبهوا فلما بلغت أخبار الجاهير الشائرة الامير ابراهيم بك وبلغه تصريح الشيخ الدردير على قيادة الشعب ضد الأمراء ، حتى أن يسمى محل الامر فارسل يعتذر مما حدث ووعد بأن يكتف أيدى الأمراء عن الشعب وكتبوا كتاباً بذلك احترم فيه الحاكمون إرادة المحكومين ( حسبما أورده الجبرتي في الجزء الثاني من تاريخه ) .

وكان للأزهر موقفه من الحملة الفرنسية ومن محمد علي حين دخل لورجنه الاستبداد ، وعرف الاستعمار البريطاني مدى خطورة الأزهر على وجوده منه احتل مصر سنة ١٨٨٢ ولذلك نجد أن كرومـ المعتمد البريطاني في مصر يقول في تقريره :

إن التعليم الوطني في قبضه الأزهر الشديد التسلك بالدين والذى يقف حاجزاً في طريق أي إصلاح تعليمي ، وكان الطلبة الذين يتخرجون منه يحملون قدرأ عظيماً من غرور التهับ الدينى فلو أمكن ( تطويره ) لكان خطوة جلية الخطأ فليس من اليسير أن يتصور أي تقدم لنا ، ظالماً ظل الأزهر متمسكاً بأساليبه وإذا بدأ أن مثل هذه الخطوة غير مميسرة تحقيقها فبذلك يصبح الأمل محصوراً في التعليم اللادينى الذى ينافس الأزهر حتى يتاح له الانشار والنجاح ،

وهكذا بدأت حلة انتقاص دور الأزهر الخطير على الاستهار والاستبداد  
جسعاً على أكثر من عور .

(أولاً) تقليل دور الأزهر بالتوسيع في التعليم الاديني .

(ثانياً) إنشاء الجامعة الأمريكية التي أريد بها تحويل الانظار عن الأزهر .

(ثالثاً) إنشاء الجامعة المصرية التي حملت منذ اليوم الأول خطط التعليم العلماني والتي قام عليها طه حسين وأمين الحولي وأحمد أمين ، وهكذا وضع الاستهار البريطاني خطة تطوير الأزهر التي امتدت حتى حققت غايتها عام ١٩٥٦ عندما وضع القانون الذي ألغى المحاكم الشرعية وحول كلية الشريعة إلى كلية لدراسة القانون الوضعي وتخرج قضاة ومستشارين أزهريين يحكمون بقانون نايليون إلى جانب قضاعة كلية الحقوق .

ويشير الدكتور محمد البهى إلى خطة احتواء الأزهر فيقول أنه في عام ١٩١٥ وردت رسالة من المستشار الإنجليزي ( دنلوب ) إلى شيخ الأزهر تأسف فيه وزارة الخزانة لأن المبلغ الذي خصص للأزهر قليل وقد وعد أن تصرف وزارة الخزانة مبلغ ثمانية آلاف جنيه للأزهر بشرط أن تتضمن أوقاف الأزهر إلى وزارة الخزانة ثم أنشئت وزارة الأوقاف التي استمرت أيامها مستقلة حتى جاءت حركة الجيش في يوليو ١٩٥٦ حيث صدر قرار بضم الأوقاف إلى الحكومة .

فأصبح رجال الدعوة الإسلامية ورجال الأزهر غير مستقلين وانتهى الأمر بأن أصبح رجال الأزهر ورجال الدعوة موظفين لدى السلطة وأصبح رجال الأزهر يتهدّون عن ( الاشتراكية ) وهي ( ماركسية ) من أجل أرضاء الأحزاب والسلطات كما تسلل الروتيني إلى الحركات قبل حركة تحرير المرأة في بلاد المسلمين ويستقطب العلماء والمفكرين والصحفيين ، ثم أشـئـهـ في جمعية الشبان جمعية للتقرير بين الأديان .

كذلك فقد أنشئت الكلية الإنجليزية الأمريكية في الأزهر لتجارب الأزهر وأنشئت في استانبول لاسقاط الخلافة ولأن القائمين على هذه الكليات يعتقدون

إنه لا بد من تقويض الأزهر ولا بد من هدمه وكذلك الخلافة الإسلامية والتركيز على القوميات لزرع العداء بين المسلمين .

ولاريب أن تقليل التعليم في الأزهر وتفريحه من عوامل قوته التي أعطته القدرة على المجد مع المستشرقين ؛ ومقاومة المستعمرين . والمستبدين هي العامل الأول في هذا المخطط الذي قضى في المرحلة الأولى على تكامل المعرفة الإسلامية حيث كان عالم الإسلام جاهماً للجوانب الفقهية واللغوية والمقاييس جميعاً على طريقة الأزهر الأساسية وهذه هي ما افتقدتها بالتقسيم التي تم عام ١٩٢٦ ثم كانت المرحلة الثانية بعد ثلاثين عاماً لفقد جوهره الأصيل فقد كان قانون تطوير الأزهر بمثابة تمكين التيارات المعادية للإسلام من تحرير هذه الجامعة الفريدة من كثير من مقوماتها الأساسية حيث فرضت عليها أولاناً من المعرفة التي قد تصطدم أصول بعضها مع النظائرات الإسلامية وخاصة في مجال الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي حيث تخلصت العلوم الإسلامية والعربية في الأزهر وفرضت المواد القومية والاشراكية وهي مواد بتجاهل الإسلام في أسسها وتحاليمها وغايتها وذلك لكي يسدوا به الفراغ العقائدي التي سببها تحرير الأزهر من رسالته وإيقاف المدارس والجامعات على مناهج كرومر ودنلوب الاستعماريين .

وكان من أخطر الحاذر دخول طلبة الأزهر المأهدر الدينية دون حفظ القرآن حفظاً كاملاً ، حيث لا يتصور أن ينقدم عالم إسلامي للناس لزومهم ويفتنهم ويقضى بينهم وهو لا يحفظ القرآن وهذا أخطر ما في عملية تطوير الأزهر بل هي في نظر البعض كارثة ، فإن يكون عالماً صالحًا لشيء مالم يستطع أن يعرف أحكام القرآن .

وقد كشفت الأحداث عن أن علماء كلية الشريعة والقانون أصبحوا يصدرون أحكاماً فاسدة لأنها قاتلت على جهل بالشريعة ، هذا الجهل راجع إلى سوء ما وصل إليه العلم في الأزهر ونتيجة القصور التي تدرس في كلية الشريعة أو غيرها .

وشهد بذلك بعض من تركوا المحاماة الشرعية بأنهم وجدوا القضاة لا يعرفون  
البساط من الشريعة الإسلامية ومن المعروف أن الدكتور طه حسين هو  
أخطر من دعا إلى تطوير الأزهر حين كتب مقالاته (الخطوة الثانية) وهي  
إلغاء المعااهد الدينية بعد إلغاء المحاكم الشرعية ، والمعروف أن تخصص القضاة  
الغى في كلية الشريعة قبل التطوير عام ١٩٥٥ فلم تعد تخرج قضاة ، ولما  
أدرجت المحاكم الشرعية في المحاكم الوطنية لم يعد لها من يغذيها أو جدت كلية الشريعة  
مثل البحر الميت على حد تعبير الدكتور سعاد جلال . وقال انصار التطوير أنهم  
أرادوا به اللحاق بالحياة مع الحفاظة على الاصالة الإسلامية ، وفي كلية الشريعة  
تمزقوا بين دراسة القانون ودراسة الشريعة وفي كلية اللغة العربية تاريخ دون  
نحو وأدب دون لغة أو دون دين وضاع تكامل الدراسة الذي عرفت في كتب  
المقدمين بعد إلغاؤها .

ولما كان الأزهر — كما يقول الاستاذ محمد عطيه خميس — أمانة الفصل في  
الخلافات الشرعية التي تنظم حياة الأمة كما أفراداً وجماعات ، حكاماً  
وحكومين ، فإن استقلال الأزهر كقوة شعبية هو من أهم الضمانات لتحقيق  
التوازن الدستوري ، وفي النظام الإسلامي يعتبر العلماء هم أهل الشورى  
الذين يمثلون الإرادة الشعبية ، وهكذا عُمِّلت القوى المختلفة على تجريد الأزهر  
من جميع أوقافه ونهبها منذ عصر محمد على وهم يحتالون للأمر حتى أمكنهم بالمكر  
والخدعية أن يستولوا على أوقاف الأزهر ويقطروه مالاً من خزانة الدولة .  
وقد استولى الانجليز أبان ثورة ١٩١٩ ( بعد أن أزهجهم دور الأزهر  
في مقاومتهم ) على افتتاح مكتبة الأزهر والاستيلاء على حجيج أوقاف  
الأزهر للقضاء على قوته ولا ضعافه وتدمير استقلاله ، وخاصة أوقاف الطعام  
والانتقال .

وفي خلال الاستعمار البريطاني أصبحت تبعية الأزهر لسلطة الوطنية ،  
وصدر القانون ١٨٩٥ ، ١٨٩٩ وما بعدها ، وبعد وفاة الشيخ أبو الفضل  
الميزاوي ١٩٢٧ تدخل الانجليز وتقدم اللورد جورج لويد المنصب البريطاني  
وطلب ترشيح الشيخ المراغي لشيخة الأزهر .

وهكذا نرى كيف نفذت خطة احتواء الأزهر والسيطرة عليه :

أولاً : مصادر أوقافه .

ثانياً : القضاء على الروح الوطنية التي قادت ثورة القاهرة على الفرنسيين

وثورة ١٩١٩

ثالثاً : القضاء على زعامة الشعبية التي فرضت على أمراء المماليك اتفاقية حقوق الإنسان .

رابعاً : تسلط الفرنسيين ومحمد على الاحتلال البريطاني على الأزهر لنفريته من قوته الذاتية بعد أن أشارت توصيات مؤسسى التبشير والاسترخان إلى خطر الأزهر وإنشاء الجامعة الأمريكية في مرحلة ثم الجامعة المصرية في المرحلة التالية لوقف أمامه وخداع الناس بأسماء طه حسين وعلى عبد الرزاق وأحد أمين وغيرهم بأنهم من ثمرات الأزهر .

خامساً : تفريح الأزهر من قواه في عهد حركة الجيش ، وإزالة شيخ الأزهر إلى درجة وكيل وزارة والسيطرة عليه وعدم تمكينه من أداء واجبه ثم احتواء الأزهر بالسيطرة على رجاله حتى لا يكونوا قادرين على تمكين الأزهر من أداء أي دور في مواجهة النفوذ الاجنبي ثم الزام علماء الأزهر بالتقيد للمفاهيم الاشتراكية دون تبيين أخطارها ومحاذيرها .

غير أن هذا الوضع بدأ يتغير قليلاً فقد أجمع علماء الأزهر على ضرورة إعادة النظر في تجربة قانون التطوير الصادر ١٩٦١ بعد مرور عشرين عاماً على ذلك بما يحفظ على الأزهر شخصيته العلمية الإسلامية ويتمكنه من أداء دوره الكامل في المجتمع الإسلامي وتحقيق حرية واستقلاله في اختيار قياداته وتنظيم دراسته والمادة × المخصصات التي كانت حقاً للأزهر منذ مئات السنين ، وقد تكون علماء الأزهر من تحقيق سلطتهم التشريعية ونجاحه × بعد اعتبار الشريعة الإسلامية هي المصدر الأساسي للتشريع واعتبارهم قناعة شرعية لتأييد الصالح من المشروعات ومعارضة غير الصالح منها ، بوصفهم الجهة الوحيدة المتخصصة

الى يستطيع الاجتهد فيما لم يرد فيه نص شرعى ، وإبداء الرأى فى المسائل الخاصة بالمعاملات المالية الجديدة .

• • •

وكان المفروض أن يجمع دراس الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي ما يمكنه من أن يظهر عظمة شرع الله وسموه ومكانته . أن الدراسة بالكلية قبل التطور كانت قاصرة على الدراسات الإسلامية والعربية مما أتاح الفرصة لخريج علماء أكفاء في الدراسات الإسلامية والعربية ، أما بعد التطوير فقد إنحنت الدراسة منحى آخر حيث صارت إلى منهاجمة دراسات القوانين الوضعية وأصبح نصيب المراد الشرعية من حيث السكم تقريباً ثلث المنهاج الدراسية وضاعت فكرة المقارنة بين القانون والشريعة التي من شأنها أن تكشف عن عظمة الشريعة ، وتحولت إلى تبعية للقانون الوضعي . وهزيمة للشريعة ، هذا ما يقوله أساتذة الكلية .

ولما كان من الضروري أن تشارك كلية الشريعة والقانون في مجال تقيين الشريعة فيقول الدكتور جعفر عبد السلام أستاذ القانون العام أن بجانب التقنيين بدأت من منطلق قانون وضعي أساسى وهررت على بجانب الشريعة للنظر فيها هلى هذه أحكام الشريعة لكن يزال منها ما يتعارض مع الشريعة ويعدل بالشكل الذى يتمشى معها فالذى حدث من وجہ نظرى ، كأستاذ فى القانون ليس تقنيينا للشريعة وإنما هو تطوير للقوانين القائمة بجعلها لا يتعارض مع الشريعة فالتقنيين يكون باستطلاع أحكام الشريعة من مصادرها الشرعية ، وبحسبها وجدت لدى رجال الفقه الإسلامي وهو جهد الإسقى إلى القيام بعض الملماء .

أما ما تم تحت اسم تقيين الشريعة فقد انطلق من التقنيات الوضعية ، وطورها لكن لا يتعارض مع الشريعة وشمان بين نتائج كل منطلق .

(٢)

## قضية التطوير

مررت قصته تطويراً الأزهر في ثلاثة مراحل :

أولاً : كانت خطة محمد علي - بعد أن أحس بخطر القيادة الشعبية على نفوذه بقيادة عمر مكرم ، يقوم على أساس تجفيف المصادر التي تمد الأزهر بالرجال ولهذا أنشأ المدارس الجديدة في مصر وأخذ يرسل طلابها لاكمال دراستهم في أوروبا بينما أهمل الأزهر فقل الاقبال عليه وزاد الاقبال على المدارس العصرية ، فلما رجع الذين سافروا إلى أوروبا أصبحوا سفراء للحضارة الغربية المادية في بلادهم ولم يعد الأزهر حاملاً لواء الدعوة الإسلامية بل أصبح معهداً لتخريج الأئمة والوعاظ ولا يومه غير الفقراء .

ثانياً : في عصر الاحتلال البريطاني رفع الانجليز من شأن المدارس والجامعات وزادوا من عددها وأفادوا طلابها لإكمال دراستهم في أوروبا وجعلوا وظائف الدولة وقفها على خرجنجي هذه المدارس ، كما قلدتهم المراكز الاجتماعية الهامة في مصر بالإضافة إلى الروابط العالمية .

أما طلاب الأزهر فكانوا لا مستقبل لهم ، ولهذا عزف المصريون عن إرسال أولادهم إلى الأزهر وأخذوا يرسلونهم إلى المدارس الحكومية :

وببدأ خريجو الأزهر يبحثون عن التبعية . وإرضاء أصحاب النفوذ ليأكلوا لقمة العيش بالفتوى لهم .

ثالثاً : تمت في عهد التبعية الاشتراكية حيث تبني القائمون على البلاد الاشتراكية المعملية منذ أوائل الستينيات وتركوا أحكام الشريعة وراثة لهم ظهرياً على اعتبار أنها رجعية يجب الابتعاد عنها ، وتصدر الشيوخ عيون العرب المراكز الحساسة في مصر وغيرها ، ولم هذا فقد شن هؤلاء حملة شعواء على الإسلام والمسلمين عامة وعلى الأزهر بشكل خاص على وأن تكون خطتهم

## اللاحقة في القضاء على الأزهر بثابة استمرار للمرحلتين .

وقد استطاعوا ضرب الأزهر ضرب قاصمة بدعوى تحويله إلى جامعة علمية وتطويره وإصلاحه فحوّلوا الأزهر من جامعة إسلامية ترسّخ العقيدة في نفوس طلاب العلم ليكون الأساس القديم الذي تقوم عليه العلوم والمعارف الأخرى إلى جامعة تشكّل الطلاب في دينهم وتدرس لهم الاشتراكية والماركسية والميثاق أكثر من تدرّيس العلوم الإسلامية والقرآن .

وكانَت عملية تطوير الأزهر التي قام بها الشيوعيون تهدف إلى تحويل الأزهر بالتدريج إلى جامعة علمانية تهتم بشكل رئيسي بالعلوم الدنيوية وبشكل فرعى وثانوى بالعلوم الإسلامية . والهدف من هذا أن يتخرج الطالب الأزهري وهو عاجز عن تأدية الرسالة المنوط بها فلن يكون الأزهر بعد ذلك من المنارات التي يهتدى بها الناس ويقتدون .

ومن ثم فإن عدم اهتمام المناهج الاشتراكية بالأزهر بالطلاب من الناحية الخلقية والالتزام العلمي بتعاليم الإسلام والسماح باختلاط الشباب والشابات فقد سهل على الشيوعيين الدراسة في الأزهر ليتخرج منه شيوعيون في ملابس أزهريّة فيكون دورهم في الدسّ على الإسلام وتشويه تعاليم وناريه أحظى بما لو كانوا في جامعات أخرى .

يقول الاستاذ نبه عبد ربہ الذى لخصنا عنه هذا الفصل : لقد نقلت هذا حرفياً عن الخطاط الشيوعي في العالم الاسلامي الذي يهدف للقضاء على الإسلام وإحلال الاشتراكية مكانه ، فالشيوعيون ينظرون للدين على أنه العدو الأول للاشراكية العلمية ولذا فإن الصراع بين الدين والشيوعية صراع مستمر حتى تطفى الشيوعية على الدين . وعندم أنه لن يستقر التحول الاشتراكي الصحيح إلا بسيطرة الاشتراكية على الدين وسبب هذا أن الشيوعية ترى في العقيدة الدينية خطراً على خططها ، لأن فهذه العقيدة من القوة المعنوية ما يغفل الخطط النوعية ، والاشتراكيون يعلمون أن للأديان شعارات قوية ولجماعات الدينية قوة ضخمة ، ولكنهم لا يكشفون هذا العداء هلنا حتى لا ينفو

للمسلمين منهم ، ولنكتنهم يعملون للقضاء على الدين بطرق غير مباشرة ، المدف  
منها زعزعة العقيدة في نفوس المسلمين كخطوة أولى نحو ابعادهم عن دينهم كاليه ،  
ومن الوسائل الشيوعية لخماربة الإسلام والتي استعملت في الأزهر ما يسميه المخطط  
الشيوعي [ تفريح الدين ] وقد أوصاهم لينين منذ البدء بأن إعادة التنظيم الفكري  
العقيدة الدينية وميراثها ومفاهيمها إنما هو بمثابة التفريح للدين وتخدیانه  
الاشتراكية العلمية .

والغريب أن الغرب والشيوعية يشتراكان في مسألة واحدة يسمونها ( تفريح  
الدين في الشيوعية ) ويسمونها في الغرب ( تطوير الشريعة ) فلا نفع في هذه  
الدعوة بالقول بأن ( الإسلام دين الاشتراكية ) إذا لم يتبعها تحطيم لمؤسسات  
الدينية وصهرها في بوتقة التحويل ، فالتفريح للأديان كما أوصى به لينين يجب  
أن يصاحبه المدم لكل قاعدة يمكن أن يتخذها الدين سبيلاً إلى البحث  
والانضمام والتماسك .

ومكافحة الدين وروابطه لا يكون بنصف الدين ، وإنما كلها من حياة  
الناس ولكن بالترويج لشعار الثورة وخلقوعي مادي في نفوس الجماهير  
ليفروا من الدعوه الروحية التي في جمعية الأديان ، وليس المهم إزالة طقوس  
العبادة وهم السكنايس والمعابد وإنما المهم هو تغيير الوحي الروحي وخلق  
وعي مادي في الفرد ووعد الجماهير برفع الإنتاج والمنتجات الصناعية والزراعية  
والقدرة العلمية ويجب أن يجنبه بعض رجل الدين وبعض النصوص  
الدينية أن أمكن للدعوة الاشتراكية ولابد أن تخضع المعاشر الدينية بالجامعات  
والمؤسسات والجمعيات بالمساجد لسيادة الحرب الاشتراكية في الدولة الاشتراكية  
وتصبح جهازاً يصلح ضبطه واستعماله ضد الحاجة ومن أجل ذلك عقدت أمانة  
الدعوة والفسكر في الاتحاد الاشتراكي اجتماعات عدة من مشايخ الأرورة في  
الأزهر وعلماء الدين وأئمة المساجد ، وذلك بهدف تسخير الأزهر للدعوة  
الاشراكية ، فقد حدد القانون ٤٤ سنة ١٩٦٢ مهمة المسجد بأن يقدم لنا الفرد  
الصالح الذي يشارك في بناء الهيبة الفورية القديمة الجديدة وأن مهمة وزارة  
الأوقاف هدفها التطبيق الاشتراكي للسلم في المجتمع العربي كله وأن مهمتها  
اشراكية بحته ، وأن تصرف بشكل يؤدي إلى تعميق جذور الاشتراكية في المجتمع

العرق وهكذا وجد من الأزهر بين من يدعى بأن الإسلام هو دين الاشتراكية وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم هو إمام الاشتراكية وأن خديجة هي أم الاشتراكية وأن أبو ذر الغفارى أول الاشتراكيين ، وأن دعوة محمد صلى الله عليه وسلم نابعة من حياته الأولى المتأثرة بالوضع الطبقي الشاذ في مكة وقال محمد حافظ سليمان (مجلة الأزهر - منبر الإسلام - يوليو ١٩٦٦) لاشك أن للصراع الطبقي في كل زمان ضرورة وأشار إلى ما تقول به الرجعية العربية دفاعاً عن هيمتها الرأسمالية وعن المصالح الاستثمارية التي تستند لها ، وقال محمد أحد خلف الله : أن القرآن يدعو إلى ما تدعوا إليه الاشتراكية من الاعتماد على العلم في ممارسة الحياة ومن هنا لا يزعجنا شعار (اشتراكية علمية) وهذا هو نتيجة الخطط الذي استهدف رجال الأزهر وقال أحد كمال أبو الجد (منبر الإسلام) أن الخطبة الجديدة لرسالة المسجد في مرحلة التحويل الاشتراكي : أن يخضع كل مسجد في مصر لمجلس إدارة تشرف عليه اللجنة الفرعية للاتحاد الاشتراكي على أن ترتبط هذه اللجان بادارة عامة لصياغة البرامج غير الدينية للتنقيف الاشتراكي في الوسط الديني وسيقى على الخطباء محاضرات في الدين والاشتراكية والعلم والاقتصاد الإسلامي ، ١٠٠هـ

(٣)

### المدرسة الحديثة وانفصالها عن الأزهر

نقول الدكتورة بنت الشاطئ : حين كانت المدرسة الإسلامية في أوج عزتها تفرد بالتعليم الأصيل ونشئه أبناء الأمة في المرحلة الأساسية على منهج موحد وجوامع وكتب عائده من أقصى المشرق إلى أقصى المغرب قبل أن يخرجوا إلى ميادين العمل أو يتبعوا الدراسات العالية لعلوم الإسلام والمعربية أو علوم الرياضيات والطبيعيات نظرية وتجريبية . وفي مصر الحديث عزلت المدرسة الإسلامية عن مكانها المرموق واعطلت رسالتها السكربي في التعليم الأساسي الأصيل الموجه وصرف عنها أكثر التلاميذ إلى المدارس الحديثة محلية وتابعة للبعثات التبشيرية والرسالات العلمانية وانشئت الجامعات الحديثة ، فما لم يتع

أن خطفت الأضواء بجازية عصريتها ونخافة مؤسستها ودرجاتها وألقابها المزهله للوظائف الراقية والمناصب المالية والمهن المربيحة . وقد ضاعت المكليات العلمية مقابل كليات الآداب والحقوق فشبّه للناس أن ما يدرس في المكليات العلمية هو العلم ولا علم غيره فكيف بما يدرس في الجامعات العتيقة . لكن التيار المعاصر بما صرّح فيه من أصوات دعاء التجديد والتطور والتقدم لم يقو على مقاومة النفوذ الروحي لشيوخ الإسلام : علماء الدين وكان معلمونا الشيوخ على توافق معيشتهم وزهدهم ملء القلوب والأبصار مهابة وجلا ، فهم قضاة شريعته وملاذ عباده في عصيّ النوازل والمحن والكروب يعصموهون من الضلال والقنوط وعنت جباء السلاطين والحكام لورثة الأنبياء وتوأضموا لهم تقربا إلى الله أو خوفا من نفوذهم الروحي واستجلابا لرضى الشعب . إلى ذلك الماضي القريب بقى طالب العلم في الحوامع العتيقة : الأزهر والقرويين والزيتونة ومعاهدها الدينية من دمياط وطنطا والاسكندرية إلى مراكش وفاس وفي المعاهد الإسلامية من الهند إلى نجد وأم درمان والبيضاء ، بقى لهم سمعهم الأصيل المميز بصنف علمهم في أعين الناس حرمه العلم الديني بما يكشف بريق الطراييش والقبعات ومن الاحتراز ما يفض من زهو الأفنديمة المفرنجية .

حتى جاء المدثوري فتغيرت الأوضاع والمنازل والقيم ، واشتدت الحملة على السلفية المناوئة أو الماوية للتغيير ، وانجاحت المؤسسات الدينية العتيقة تمز صروحها ، وما كانت لتجاهس أو لقوى على النيل منها لو لا أن أغان عليهم رجال من هذه المؤسسات كانوا امتهن حمايتها والدفاع عنها ، وأول ما كان من ذلك إلغاء المحاكم الشرعية وتذويتها في المحاكم المدنية وتقرر منح رجال القضاء الشرعي القاب نظراً لهم المدنيين ومرتباتهم ، فما أصبح الصبح غداً القرار حتى سعى نفر منهم إلى القصر الجمهوري فوقموا في سجل التشريفات الفاسدة برفع أصدق الشكر والامتنان لما حظوا به من رعاية كريمة ثم مالبث أكثرهم أن خرجوا على الناس في أزياء عصرية ملائمة لمجتمعهم الجديد وذابوا فيه لا يتميزون ولا يهرفون ، واستبدلت الثورة هيئة كبار العلماء شيخونا الراسخين في العلم : د. مجحث البحوث الإسلامية ، جمع تشكيكه الأول خليط من العلماء والشيوخ ودكتورة في الجغرافيا والآداب والطب تخرجوا من جامعات أوربية ، ووزفت

الأقلام والآصوات الموكّب الجديد بأزيائه وصوره المتنافرة إعلاماً بتجدد  
كيان الهيئة العتيقة واحتفالاً بirth الحيوية في خلاباً شيخوختها . وطورت الثورة  
جامعة الأزهر التي استكثروا عليها أن يتخصص — إلى جانب عشرات الجامعات  
والمدارس الدينية — في علوم الإسلام والعربيّة ، مناطق مجدها التاريخي العلمي  
ورسائلها الكبرى في الأمة لاكثر من عشرة قرون ، واستحدثت التطوير (كليات  
علميّة) تضفي على اصياغة العلمية وطابع العصر ، وما كان يدرس في كلية لها العربيّة  
(الشريعة وأصول الدين واللغة العربيّة) لا ينتمي إلى وجودنا المعاصر . وليس  
من (العلوم التي تخضع لمناهج البحث العلمي) ؛ خلعت كثرة من الشيوخ زيه  
التقليدي ولبسوا أزياء حصرية بمحارة لزملائهم المجد في كليات الطب والعلوم  
والهندسة بالجامعة الأزهرية واتسعوا من أي سهل درجة الدكتوراه المؤهلة  
للتدريس في جامعاتهم المتطرفة يستوّي في ذلك من نالها من معهد الدراسات  
بجامعة الدول العربيّة ومن جاءوا بها من جامعات غربية في تخصص الشريعة  
وفقه اللغة وتاريخ الإسلام باشراف أساتذة أجانب ليسوا عرباً ولا مسلمين .  
واستبدلوا بالشيخة لقب دكتور وبلغ من شذوذ الوضع أن لو رشحنا لفحص  
رسائل جامعية في علوم القرآن والحديث شيئاً من كبار علماناً الشيوخ  
الراسخين فيها لقيل أنهم ليسوا من حلة الدكتوراه وخرجت رسائل جامعية في  
فقه الاشنة الاربعة وتراث أعلام السلف لقبوا فيها باللقب دكتور لم يتصور  
شباب الدارسين أن هؤلاء العلماء الاشنة لم يكونوا دكاترة .

واختلط الامر على الناس ، تصدرت صور الدكتوراه الأزهريين بأزياء  
عصريّة واجهات التلفزيون ومنابر الصحف فما عادوا ينتمون في الرؤية العامة  
إلى علماء الدين ولا يتميّزون عن غيرهم ، ومكثوا بذلك للدخلاء من افتتاح  
الموقع الديني يقدمون بضاعتهم من العلمانيات الفجة الشاهنة ليكسب الدين بها  
صفة العلمية فلا غرابة أن راج القول بأن الدين (سلوك المتندين وطراحتي عبادته)  
ما تقدمه البرامج والصحافة الدينية ، والكثير غالبة من رجال الدين  
في المجتمعات الإسلامية هم مقرئون القرآن في الإذاعة والمأتم ، والموائد  
والسرادقات الشعبية والخطباء والوعاظ في الجوامع والمساجد والزوايا  
وماذونوا الشرع :

وقد أوفدت نخبة من شباب الجامعات في بعثات للدراسة العليا إلى دول حلف وارسو أو حلف الأطلنطي لتشغل المراكز القيادية لتجهيز الرأي العام بدعوة من الماركسيين أو المتأمرين ، وإذا كان من المنتقين إلى علماء الدين من وظفوه خدمة مواقف سياسية متغيرة ومارب فردية حارضة ، فغير مستغرب أن يوظف الماركسيون التاريخ الإسلامي لخدمة ايديولوجيتهم خفرجت في هذه المرحلة كتب جامعية أعطت الصحابي الجليل أبو ذر الغفارى رضى الله عنه لقب زعيم المعارضة والداعية الأول إلى الاشتراكية ، وفسرت حركة الخوارج بتمرد مبكر على الأوضاع التقليدية استقط هيبة الخلافة وأرخص دماء الصحابة رضى الله عنهم فدية للتغيير وضررية للتطور . واعتصفت توجهاً ايديولوجياً بالغ الغرابة الفحش لحركات المغامرين السفاهين الذين خرجوا على الدين والأمة في مصر العباسى وعانياً في الأرض فساداً وظهر (علي محمد) فقاد الزنج وقال : اجعلوا كل عامر فقرا وكل دار فبرا فوطشو البصرة وقتلوا في يوم واحد أربعة وعشرين ألفاً من أهلها ، وحركة الزنج تفسيرها الایدولوجي ثورة على الوضع الطبقى والأوتوقратى قامت على إهلاجة المفنن والمحروم بين الطبقات قبل الثورة الشيوعية بأكثر من عشرة قرون ، وفي أواخر القرن الثالث كان ظهور القراءلة بالبحرين ثم اكتساحهم ديار العراق والشام والخجاز ، وانتزع العجر الأسود ، وهذه الحركة يفسرها الایدولوجي : حركة تقدمية رائدة لتحرير الناس من أفيون الشعوب ، وهكذا في سبيل خدمة متغيرات متلاحقة ومذہبات طارئة يسقطون مصطلحاتها على تاريخ مضى من قبل أن تسمع الدنيا بلطف واحد مما يقولون ، يتمركسون ويتأمرون في يوم وآخر وما كان شذوذًا صار هو الغالب على البضاعة الحاضرة لا يشد عليها إلا قلة غير ميسرة ، ١٠٥

## الفصل السابع

### مدرسة الترفيه والتسلية

ثلاث مدارس شكلت المزاج الذي يعيشه الناس اليوم : -

- (١) المدرسة .
- (٢) والمدرسة المولازية (مدرسة الترفيه والتسلية )
- (٣) الصحافة .

وقد كانت مدرسة الترفيه والتسلية القائمة على المسرح والسينما والمرأصص والأغاني وأدواتها الإذاعة والتليفزيون من أخطر التحديات التي تواجه بناء الأمة على الإسلام ، وهي تكمل حلقة النظر الذي يبدأ بالمدرسة وينتهي بالصحافة ، حيث لم تعد المدرسة هي المؤسسة الفعالة الوحيدة في مجال التربية ، بل أن آثار هذه المؤسسة الإعلامية أشد خطورة إذ أنها هي التي تسيطر على ساعات الراحة وعلى البيوت والأمهات والأباء جميعا ، بما تفرضه على أبنائنا وبناتها من قوة التأثير لدخولها كل بيت ولساعات طوال وبمثiras تحذب أكبر عددهن الحواس على حد تعبير الدكتور إسحق أحمد الفرجان ، هذا التحدى يكمن في ناحيتين على الأقل .

(أولا) في البرامج التي تستورد غالباً من مجتمعات لا تتفق ومجتمعنا في قيمها ونظرتها إلى الحياة وتأقى معها بمشكلات قد لا ينبع منها في كثير من الأحيان تنبية أذهان أبنائنا إليها ومن هنا بدأنا نسمع ونقرأ عن مشكلات انحراف الشباب وارتكابهم بعض الجرائم نتيجة تقليل فيلم أو مسلسل أجنبي معين يرسم بالإجرام والعنف ، والاغتصاب والسرقة كراووه .

(ثانياً) : عدم وجود أجهزة تنسيق بين المسؤولين عن الإعلام والمسؤولين عن التربية وهن الشؤون الدينية في بلادنا العربية والإسلامية والتحدي يمسك أن ينظر إليه من زاويتين .

الأولى : هذه المهمة الغريبة الشرسة التي تحاول افلاعنا من جذورنا وتعززنا في مدارسنا ومؤسساتها الإعلامية المختلفة .

الثانية : أزمة المثقفين عندنا والمربين من حيث عدم تبنيهم للإسلام صراحة وفكرا ومارسة ، ليكونوا على مستوى التحدي فيتحققوا أبناءنا في الإطار الإسلامي في سائر حقول المعرفة . وليس التربية الدينية فقط من منطلق إسلامي وتصورات إسلامية ، وليسونوا هم أنفسهم قدوة علمية صالحة للاقتداء بهم لأن التعليم عن طريق القدوة هو خير أنواع التعليم .

( دكتور إسحق أحد الفرحان )

ولقد اتسع مجال مدرسة الترفيه والتسلية بانتشار أجهزة الراديو والتلفاز التي وسعت في عصر الاحتواء الماركسي بها على نحو خطير حطم كل القيم وأشاع روحًا من الإباحية واللامبالاة الميوعة والغثيان حيث حشدت فيها كل المطروحات الوفادة سواء غربيه أم شيعية بهدف تدمير النفس المسلمة وإفسادها ولما كانت مرحلة هذه المدرسة أوسع وقتاً من المدرسة الأولى فقد عكفت جماعات الشباب والأطفال والآباء والأمهات على هذه المسرحيات والمسلسلات المعلومة بالبذاءة والإباحية والكلمات النازلة التي يتحدث بها أحاط الطقوس ، وهذا هو ما يسمى بالدور العظيم الذي قامت به الثقافة في رعاية الآداب والفنون المعروض بأن الماركسيين هم الذين استولوا على كافة أدوات الإعلام ( الصحافة والمسرح والسينما ومتنا عنها ) وعلى حد تعبير الدكتور لويس هووض أن المسرح المصري خلال السنوات العشر الماضية في عهد عبد الناصر سقط في يد عصابة شيعية وقد أدى ذلك إلى عدة عوامل خطيرة .

أولاً : النزول بالجوار إلى أدنى مراتبه على النحو الذي يسمع في أشد الأحياء الشعبية .

ثانياً : نشر العامية في أدنى مراتبها .

ثالثاً : تحطيم الضوابط والحدود بين الأب والأبن والزوج والزوجة بحيث تحول الحوار إلى سفاهات هجاء نازل منحرف .

رابعاً : خلق أعراف جديدة تحترق الدين وتمتهن الأخلاق وتدعو إلى الرذيلة وتحرض على الفجور ، وتدعو إلى استغلال الفرص بالسرقة والنهب وتعلى من شأن الجنس والجنسية .

خامساً : أعلنت مدرسة التسلية والترفيه التفاهات والكلمات المهاجمة والاباحيات وحطمت الاعراف الإسلامية الدينية والأخلاقية .

ويظهر ذلك جلياً في مسرح توفيق الحكيم ونهان عاشور والفرزدق فرج ويوفس إدريس وسعد وحبه وصلاح عبد الصبور وميخائيل رومان ونجيب سرور .

سادساً : أعاد الغناء والرقص في إشاعة روح الإباحة بل كانت بعض الأغاني الحماسية التي كانت تلقاها أم كلثوم وعبد الحليم عاماً في خديعة الجماهير ومصدراً للنكسة وقد تأثر بهذا التيار كثير من الشباب للذى لم يكن له خلفية دينية أساسية في بيته وظهرت عشرات الجرائم والأحداث التي قلده فيما طلبة المدارس ما يرونه في المسرحيات والأفلام ، ولما كان المسرح في نظر الدول الغربية والشيوعية عامل من عوامل شغل الجماهير عن القضايا المهمة والهامة عن الأزمات وتحويل أيصارها عن التحولات فقد تحول المسرح في مصر إلى خماره تعج بالجنس والسكارى على ما وصفه المؤرخون المسرح في تلك الفترة ووصف بأنه المسرح الأخر وأن الفنانون التي قدمتهم الشاشة البيضاء كانت فنوناً ساذجة تخاطب الغرائز ، وقد حاول البعض إعطاء كلمة الفن قداسة وجلالاً في حين أن هذا الفن كان سوقياً .

ذلك أن هذه الفنانون جميعاً لم تعالج قضيائنا مجتمعنا وإنما نقلت أشد ما في مطروحات الفكر الغربي والماركسي إظلاماً وسوداداً وخششاً وفساداً وطرحته في أفق المجتمع الإسلامي واقتصر على الأسر البيوت ، ومنها أطفال وعذارى وأباء وأمهات يعملن على تشكيل بناتهم وأبنائهم على الحصانة والخلق والصلة ومعرفة الله فأفسد ذلك كلـه .

ولم تعمل هذه الوسائل بالطرق التي كان عليها أن تعمل بها وهي تقديم

القصصية والترفيه في أسلوب هادئ بريء ، ولكنها كانت من ورائها أهواه الذين يرغبون إلى تحطيم المجتمعات الإسلامية فانتقل الضحك الحادى المتنز إلى قمم الحشاشين ، وما أسماه لويس عوض ( التقصيغ وتلعيب الحواجب والضرب على القفا والتزلق على قشر الموز وإختفاء العشاق تحت السرير أو في الدواليب ) وكان هذا الفن يخدم هدفين :

هدف عقائدي وهو إفساد إيمان الناس بالله وبالقيم .

هدف اجتماعي وهو بذر بذور القلق والخذلان والتفزق في عقول الناس وأفقدتهم وظاهر [ أن هيئات المسرح وشركات السينما في سباق حاد لقتل روح الأمة وتشوّه شخصيتها في الأقطار العربية بما ينتجه من فن رخيص مهرج داعر يسوق البقية الباقية من أخلاق الشرف والقوة في الأمة ويفسد ذوقها ويحطّم رجوائها ويزيل عفاف نسائها ولا يرفع بها إلى مستوى أعلى ولا يشير لها وبنيتها إلى أوضاعها السيئة ] .

وبعد أن هناك تجارة صنفها هي تجارة الأغانى النازلة والأفلام المابطة لها مرا كرها وعملها وعنتها الذي يهدف إلى إفساد عواطف الشباب في هذا الجيل وأن هذه المسرحيات والأفلام إنما تقدم فكراًأسوداً زائفـاً له وجهـة وأهدافـه وهو معارض تماماً لشكل قيم المجتمعات الإسلامية ، يرمـي إلى تدمـير الشـباب الفـضـ و إـفسـادـه و تـزيـفـ إـرادـته و عـاطـفـه .

وفي هذا يقول ( حمد السعيدان ) أن ما في السينما تستهدف الأحداث والراهقين والشباب والطلبة لأن عقولهم هشة قابلة للتأثير ، وتربي في عقلائهم التفاهة وتولد لديهم البلاء لأن الأفلام المصرية بمواقفها ووضعاتها تعقّب طبعها للشباب فهم أكثر رواد السينما بينها السκيار مشغولون بمالاتهم وهموم أرزاقهم .

وفي المركز القومي للبحوث الاجتماعية تسائل الباحثون إلى أين نقود سينما الجنس والعنف ، وكيفوا عن آثارها الخطيرة حيث أن سينما الجنس

والعنف والظلم الوهمي ، بينما الخيال العلمي المزيف في الغالب حول تفوق الإنسان الأوروبي ، هذا العالم المنسوج بممارسة لتحطيم نفسيات الأجيال الجديدة ووضع الأغلال والقيود على عقولها وعواطفها لتكون خاضعة للتبعية واللنفوذ الغربي .

ولقد ازدادت مخططات الأفلام المابطة انحرافاً حيث أصبحت تقدم سير الرافتات في حلقات متصلة تكشف عن حياة السكاربيات والاسوام التي تتصل بخيالهن الخاصة ، كما وضعت أفلام عن تجارة المخدرات (الباطنية) وجاءت قصص أحياهم البغاء التي كانت قائمة في الماضي ، وإتسعت دائرة أفلام الجنس والمخدرات والأفيون إلى حد يلفت النظر ويدعو إلى التساؤل : ومن الاسف أن تدور هذه الأفلام في بيوت الدعارة والسكاربيات وأنها تتصل بتاريخ سياسي أو وطني زائف .

\* \* \*

## أخطار السينما

يقول الأستاذ حسين عبد القادر : ( ٢٠ / ٧ / ١٩٨٣ - جريدة النور )  
تقوم السينما المصرية في الوقت الراهن بجهود سافر ومكثف على تقليد  
مجتمعنا فالذى يرمي اللافتات فى الشوارع هذه الأيام سيجد أن السينما فى  
مصر تعانى من طغيان ألوان السفور والتبرج عليها بصورة تشعر منها  
الآبدان وتسخر فيها الإمكانيات الفنية لارضاء النزوات وإشعال نار الشهوات  
بما أدى إلى وجود صورة سينمائية فى ذهن كل مسلم عن السينما .

يقول الشيخ صلاح أبو إسماعيل : إن الوضع الحالى للسينما يجعلنا نتهم  
القائمين عليها بأنهم يريدون تدمير الشهوة وإضاعة الشباب ، فمنذ عهد قريب  
كانت الجدران فى الشوارع حافلة بمثل هذه الموضوعات السينمائية ( زوجة  
وخمسة رجال ) ، بدون زواج أفضل ، في الصيف لازم تحب .

وهكذا تمثل هذه العريبة جريمة نكراء نصرخ بسببيها الفضيلة وتنادى  
الأخلاق والقائمون على السينما يتفسرون في إثارة الفرازير والشموات بالكلمة  
والصورة وألوان المفاتن والمرى والمفروض أن لكل مجتمع قيمًا ومقديسات  
ولسكن السينما هدمت أكثر من ٩٩ في المائة من قيمنا ومقدساتنا وأمتلأت  
بالفرازير والشموات في وقت غاب فيه صوت الدين الصادق عن بعض المساجد  
وعن الجامعات وعن برامحنا ومن أهم عيوب السينما أنها تعتمد على الشباك  
 فهي جرى وراء المال مهما كان متبعه ولو صحت عنه بالعرض والشرف  
والقدسات .

## الفصل السادس

### مدرسة الصحافة

لقد كانت الصحافة من أخطر المدارس التي عقّلت التغريب وعوقّت النّهضة وحالات بين الوصول إلى غايتها في إمتلاك إرادتها ، في من حيث قيامها على قادة علمانيين أساساً فهم خصوم الماء للفكرة الإسلامية ويحاربون لها وعاملون على حجبها بقدر المستطاع عن قراءهم ، ولما فرضت الأحداث وجود الصفحات الدينية أو الملحق الدينية أو الصحف الإسلامية فقد وضعت كتابات كل هذه الأعمال في إطار مفهوم ضيق وافد هو الإسلام بوصفه الدين الالهوي المتصل بشؤون الصلة والصوم والحج أو عمل الخير وإصلاح الأخلاق مع حجب مهمته الأساسية ودوره الحقيقى في بناء المجتمع والاقتصاد والسياسة وال التربية .

ولقد كان موقف الصحافة من أكبر قضية في حركة اليقظة الإسلامية في السنوات العشر الأخيرة وهي مسألة تطبيق الشريعة الإسلامية وتقنين القوانين كان موقفها غاية في المعارضة والسكرابية والتتجاهل ، ذلك لأن القائمين على الصحف يكرهون أن يخرجوا من حياتهم القائمة على الانصال بدواتر الفن والمسرح وحياة الفنانين والراقصين والمغنيين وهو مجال واسع للمقمعة المحرمة ، ولثروة الطامة ، وللجرحى وراء الشهوات والأهواء .

ومنذ وقت بعيد كشف المستشرق هاملتون جب عن تبعية الصحافة لنفوذ الغرب في مجال السياسة ودورها العلماني في مجال الاجتماع على المحو الذي يوّيد وجهه القوى المسيطرة التي توّيد دائماً أن تفسد ذوق الأمة عن طريق الكتابات الإباحية من الفصوص والجنس والجريمة والسكرة والمسرح والسينما وإعلان شخصيات الفنانات وجعلهم مثلًا أهلاً

وإفساد الأسر والبيوت بما يدخل عليها من صور عارية وكلمات عارية ومن وجهة خطيرة تعارض تمام المعرفة مفاهيم الإسلام وأخلاقياته وتناقض معاني الحلق والعرض والعنف وإفساد المجتمعات بما يطرحه كتاب علمانيون أباحيون ؛ وقصاصون مفسدون ، إلى صور وحوادث وإعلاء وتركيه للفساد الذي تقوم به مدرسة التقليدية والترفيه فهما مقاومان على هدف واحد والصحافة هما بمثابة مرآة للبث الإذاعي والتلفزيوني الخطير الذي يهدى القيم والتركيز في هذا كله على الشباب والفتيات وعلى البيوت التي تتطلع إلى تكوين أبنائهما على مسكة من الدين والخلق .

وإن أي مراجعة رئيسية للميثاق الثاني عشر من بروتوكولات صهيون يكشف عن مهمه الصحافة ووجهتها حيث يقول :

ـ الصحافة تشير العواطف التي تقضيها غايتنا وتحيج الاحساسات التي تخدم أناانية الأحزاب وغاياتها والجمهور لا يعلم ولا يفهم ماذا يخدم الصحافة بين الاعراض الخزبية السخيفية التافهة الباردة ، نحن نسرج الشعب ونلقي على ظهره البردعة وكذا نفعل بحاصلات المطبع والصحافة .

ومن وراء أهواء الصهيونية تجد أهواء النفوذ الغربي والنفوذ الماركسي وكل منهم يسعى لبعض أهدافه ، والشباب المثقف الذي يقرأ الصحف في حيرة أمره ، فإن الحرف المطبوع له سحره ولهم تأثيره .

ولكن هذه الأهواء جمعاً تجتمع في هدف واحد هو إشاعة الفساد وتزييف الحقائق والسخرية بالناس ، وحبسهم في مجال السذاجة والبلادة ، حتى لا يخرجوا إلى نطاق الثقافات العالمية الكاشفة لأهداف الغزو الثقافي والتغريب العقائدي .

وإذنا من منطلق الفهم الإسلامي ندرك أن ارتفاع توزيع الصحيفة ليس دليلاً على وفاء الصحف لحاجات الناس أو الأمانة المنوطة بالصحافة تجاه الأمة ، أنهم يقترون رسالة الصحافة في تقديم النواحي التربوية ووسائل

التسليمة ولكن ليس ذلك صحيحًا في الحقيقة ، فإن مهمة الصحافة أكبر من ذلك وأكرم ، وليس كون صحيفة ما توزع مليوني نسخة الآن بدليل على سلامة وجهتها . أن الصحافة لا تعطى الشعب ما يريد ولكنها تفرض عليه ما يريد هو ، وهي ليست باداة تسلية وترفيه حتى يقال أنها تشبع رغباته ، ولكنها أداة توجيه وبناء لشخصيته على أساس أن يكون مواطنًا صالحا فاعلا للقيارات التي تخرج من حوله ، ولنست زيادة التوزيع دليل على رضا القارئ :

لقد استطاعت الصحافة أن تفسد فطرة المجاهير ، وأن تعتمد على الإنارة وأخبار الجنس والجريمة ، ونشر قصص الطلاق والفضائح ، وأن تستطع أن تشغل المجاهير بقضيتها تافهه عن قضيابا الحقيقة .

هناك من لا يتوقف يوماً عن تقديم أخبار الفراعنة وقبور الملوك ، وفلسفه ما وراء الوثنية وعبادة الأصنام ، وهناك يوميات السحراء والأساطير والخرافات ، وهناك دعوات موجهة إلى الإباحية والأفلام الجنسية وأفلام الجريمة ، هناك صحافة دفع المرأة إلى الشبط ، بهدف هدم الأسرة وتدمير المجتمع ، حتى أصبحت الصحافة إداة لافساد الذوق والاختلط بمستوى التفكير وإشاعة التحلل والفضول والتفاهة ، فهي اليوم مدرسة للإنارة والفضول والمبالغة .

ولقد كانت أوليات هذه الأسماء اللامعة أوليات منفردة ولكنهم عادوا تحت ضغط ظهور مفاهيم اليقظة الإسلامية إلى شيء من المناورة لما ذكره ، كان زكي عبد القادر يكتب بطريقة العلمانيين المنفردة ولكنها عدل طريقه في آخر أيامه ليتمكن من كسب أكبر قدر من القراء بالتحرك في إطار عبادات برقة مثل (القوة العليا) ومثل هذه المصطلحات التي تخدع القراء عن مفاهيم المسؤولية وقد تم تعين زكي عبد القادر في يونيو ١٩٨١ حاكما للمنطقة الليتوانية في مصر والتي تضم سبعة أندية لليونز وسافر إلى الولايات المتحدة بدعوة من مؤسسة الليونز الدولية في أمريكا ، وقد عمل في الإنجاز

منذ ١٩٥٠ ومنذ صدرت أخبار اليوم ١٩٤٤ وصدرت الأخبار ١٩٥٢ امتداداً لهذا التيار كان ذلك بداية تغير شامل في الصحافة المصرية قاده (مصطفى أمين) فقد بدأت في احتواه جميع الصحفين اللامعين في مصر ثم الكتاب المنشئين .

وقد تم ذلك بسرعة فائقة ، فانضم إليها على فترات : العقاد وتوفيق الحكيم والمازني وهيكل وطه حسين وسلامة موسي ، وكان أغلب هؤلاء يكتبون في مجلة الرسالة بأسلوب أدبي رفيع ، وقد تغير هذا الاتجاه ، فقد تم تحويل هؤلاء الكتاب البلغاء إلى صحفيين ، وامتد الاحتواء إلى الصحفين البارزين فضمت التابعى وزكي عبد القادر والصاوي وكامل الشناوى وجلال الجامصى ، وبذلك سيطرت أخبار اليوم على هؤلاء الكتاب وجعلت وجهة تم هي وجهتها في مختلف القضايا التي يقدّمها مصطفى أمين أو المدف الذى هو سائر إليه ، فقد أصبح هؤلاء الكتاب جنوداً للحضارة الغربية الرأسمالية ، ومبررون لتبغية البلاد العربية ومصر إليها .

وكان مصطفى أمين قد بدأ عمله الصحفي بخطة محددة وبأهداف واضحة : منها تأييد حرية المرأة ومحاربة اللغة العربية الفصحى ، وإبراز عنصر الإثارة في عرض الحوادث ونقل آرائهم العربي من مستوى الذي وصل إليه إلى مستوى صحفي ، يبدو هذا واضحاً في أحاديثهم مع عباس خضر وغيره كما كان لاحتواء هؤلاء الكتاب تأثير واضح في أضعاف تيار المخلات الأدبية والثقافية التي كانت تدفع مكافشات قليلة بالنسبة لما أخذت تدفعه أخبار اليوم نظير تحول هؤلاء الكتاب أمثال العقاد وتوفيق الحكيم إلى أسلوب أقرب إلى العامية : وبذلك نشأت مدرسة صحفية رخيصة في مضمونها وفي آدائها أيضاً ، وتركزت قاعدة أساسية تغريبية في دار أخبار اليوم التي كانت تصدر آخر ساعة ، ومجلة الجيل وغيرها ) . وفي مقابل جريدة الأهرام التي كانت فرنسية ال碧عة مارونية الهدف ولم يكن لديها كتاب بارزون (بعد خروج زكي عبد القادر والصاوي ) وإن كانت قد انتعشت بتولي محمد حسنين هيكل لها ١٩٥٦ الذي قادها إلى منهج عربي صحفي مختلف في مظاهره عن صحفة أخبار اليوم ، وإن كان في بعض صوره أشد عنقاً فقد احتوى مجموعة التغريبين وغلمان

المستشرقين أمثال توفيق الحكيم ، ولويس عوض ، وكمال الملاع ، وذكي نجيب ، محمود ، وحسين فوزي ، ورشاد رشدي وغيرهم ، ولقد كان هيكلًا كاً كان مصطفى أمين يصدران من نبع واحد هو ولاية التبعية الغربية عامه والأمريكية خاصة وأن اختلفت الوسائل والآدوات .

ومن ثم بدا من العسير أن يستطيع أي كاتب أو أديب إصدار مجلة أدبية أو ثقافية فقد ارتفعت أسعار الطباعة والكتابة ، وقد كان هذا محاصراً واضحة لكل فكر يختلف عن الفكر التابع الواقف السائز في هدف التغريب وفي خلق ( مزاج ) ثقافي وفكري وأدبي واجتماعي في المجتمع المصري والعربي خلال هذه السنوات الأربعين ( ١٩٤٢ - ١٩٨٢ ) مما يمكن دراسته دراسة موسعة على أنه غير كثير من الأوضاع الروحية والنفسية والاجتماعية وقد أفرزت هذه المدرسة أنيس منصور وموسى صبرى وهل الجمال الذى كان من تلاميذ هنرى كيسنجر .

وهناك المدرسة الصحفية الماركسية التي اشتغلت في عقود التبعية السوفيتية وسيطرت على الصحافة حتى عام ١٩٧٤ حينما فرض السوفيت نفوذهم على مصر أبان حكم عبد الناصر ، هؤلاء الكتاب لا يعنون شيئاً من شرف المخصوصة وعدا عنهم للإسلام واضحة وهي أشد من خصومه كتاب التغريب ومم يعلوون حق العلم أن الإسلام هو ضمير الأمة وأن القرآن حامي مقوماتها وبروز وجودتها ولن يكون لهم ظهور ماضل هذآن .

وفي خلال أكثر من أربعين عاماً عدلت الصحافة إلى تشويه الصورة الإسلامية وإبرازها في قالب مخالف للحقيقة ، متعمدة تشويه وجهة نظرها وإعلام وجهة نظر خصومها فهي تنشر مرافعات الخصم وتتجاهل مرافعات الدفاع ، وتفسح الطريق للاتهام وتزوى علامات البراءة ، بما يؤكّد تبعيتها الغربية وولائها الخارجي في نفس الوقت الذي يكشف زيف دعواها بأنها تؤدي واجبها أمام جموع الشعب بأمانة وثقة .

وتحول الأدب والفن وصفحات العقيدة والمسرح إلى سلعة استهلاكية راجحة

أكثُر منها رسائل إنسانية ينساق فيها الكاتب وراء إغراء التجاج المبين والكليب البيريغ ويسمونه دخل الشباك .

ولقد لفيت الصحافة عن طريق الأساليب الخادعة التي هي إعلانات مزورة، دوراً رئيسياً في تضليل الجماهير وكسب ثقها وانساقها وراء التفاهات السهلة، وهناك الأبواب الصحفية التي يقدمها حلة القائم وباعاً الضمان من أخبار وتحليلات هفجامة في إنارتها لأنهم ينطونها دائمًا بأكاذيب مفضوحة وهناك مذهب شر من ذلك : أبواب البحث وطوالع النجوم .

(٢)

## تجاويف الصحافة السياسية

كانت الصحافة السياسية في العصر السابق خادمه للأحزاب ، وهي في هذا العصر خادمة لنظام الحكم القائم بتقديم وجهة نظره في مختلف القضايا الخارجية والداخلية ، هذا في ظاهر الأمر ولا يغير في هذا ولكن وراء الصحافة قوة أخرى تحمل في الحفاء هي التغريب ، وهذه مشروطة في صفحات المسرح والسينما والأداب والطباعة وصحيفة الجريمة والقصص والمرأة وغيرها .

فالصحيح يتبع المحسومة ويرضيها بالواجهة السياسية التي تتمشى مع وجهتها ولذلك فيما وراء ذلك يخدم أهدافاً أخرى ترمي إلى تغريب الذوق والمشاعر والآحاسين وفي عصر الاحتلال عندما كانت الزعامات الوطنية تجرب النفوذ البريطاني السياسي كان كتاب السياسة أنفسهم يصدرون عن إعجاب وتقدير قاتعة للنفوذ الغربي الاجتماعي والاقتصادي والسياسي ويعلمون أن النظام الأسمالي والبيروني هو أصلح الأنظمة للبلاد العربية ، ومنعنى هذا أن الحركة الوطنية ، كانت مدحولة لأنما كانت تجرب الاحتلال السياسي والعسكري وحده ، وهي تقبل من النفوذ الأجنبي كل ما سوى ذلك وهو ما حفظه الاستعمار عندما جعل عسكرياً وترك النفوذ السياسي الظاهر لقادة الأحزاب السياسية الذين كانوا مع ولاه لوجهة الغربية منكرون تمام الانكار للإصالحة العربية

الاسلامية التي تتمثل في النظام الاسلامي في مجال الاقتصاد والاجتماع والقانون والتربيـة .

فـلما جاء عـصر سـنة ١٩٥٢ بـدأ الـخلاف يـنبعـر فـي مـسـأـلة الـجـلاء وـالـنـفوـذ العـسـكـري .

أـمـا بـالـنـسـبـة لـلـنـظـام الـاجـتـمـاعـي فـقـدـ كانـ هـنـاكـ إـعـجـابـ وـانـهـارـ بـالـأـنـظـمـةـ الـفـرـقـيـةـ وـخـاصـةـ النـظـامـ الـأـمـرـيـكـيـ الـنـىـ كـانـ قـدـ طـفـاـ عـلـىـ السـطـحـ بـعـدـ هـدـمـ نـفـوذـ الـأـمـبـاطـورـيـكـيـ الـأـنـجـلـيـزـيـةـ وـالـفـرـنـسـيـةـ .

وـمـنـ ثـمـ فـقـدـ كـانـ الصـحـافـةـ ذـاتـ وـلـامـ طـبـيعـيـ لـحـرـكـةـ الـجـيشـ يـلـفـحـهـمـهاـ السـيـاسـيـةـ وـلـكـنـهاـ فـيـ مـجـالـ الـاجـتـمـاعـ وـالـفـنـ وـالـمـعـرـفـ وـالـتـعـلـيمـ وـالـرـياـضـةـ وـغـيـرـهـاـ كـانـ هـنـاكـ نـبـعـيـةـ وـاضـحةـ لـنـفـوذـ الـفـرـقـيـ وـإـعـجـابـ بـهـ وـقـبـولـ لـهـ .

وـلـكـنـ هـلـ كـانـ الصـحـافـةـ السـيـاسـيـةـ أـمـيـنـةـ فـيـ تـقـدـيمـ الصـورـةـ الـعـامـلـةـ لـلـجـتمـعـ وـتـحـوـلـاتـهـ وـمـاـ يـمـوجـ بـهـ مـنـ دـعـوـاتـ وـتـقـلـيـعـاتـ فـيـ هـذـهـ الـفـتـرـةـ .ـ تـسـطـعـمـ أـنـ يـجـبـ بـأـنـ الصـحـافـةـ قـدـ عـشـتـ الـأـمـةـ فـيـ هـذـاـ الـجـانـبـ وـكـانـ كـادـبـةـ وـمـخـادـعـةـ فـكـمـ صـفـحـاتـ مـنـ حـرـكـةـ الـجـتمـعـ نـحـوـ الـاـصـالـةـ وـمـوـاقـفـ حـجـبـهـاـ الصـحـافـةـ وـمـنـعـتـهاـ رـحـالـتـ دـونـ تـقـدـيمـهـاـ لـلـنـاسـ ،ـ بـلـ لـعـلـهـاـ كـانـتـ دـائـمـاـ فـيـ صـفـ الـحـسـكـومـةـ فـيـ وـجـهـ الـنـظـارـ عـنـ توـدـ الـحـسـكـومـاتـ أـنـ تـعـلـمـهـ أـوـ تـحـجـبـهـ ،ـ تـقـيـدـهـ أـوـ تـرـفـضـهـ .

وـمـنـ ثـمـ فـيـنـ صـفـحـاتـ كـثـيرـةـ مـنـ حـرـكـةـ الـجـتمـعـ سـقطـتـ مـنـ الصـحـافـةـ ،ـ وـلـمـ يـكـنـ سـقوـطـهـاـ إـحـمـالـاـ وـإـنـماـ كـانـ عـنـ أـصـرـارـ بـلـ لـقـدـ حـاـلـتـ أـكـثـرـ مـنـ ذـلـكـ أـنـ تـصـورـ هـذـهـ الـأـيـمـاـيـاتـ فـيـ صـورـهـ سـلـبـيـاتـ وـأـنـ تـنـقـدـهـاـ وـتـزـيـفـهـاـ وـتـسـغـرـهـاـ .

فـهـىـ لـمـ تـكـنـ فـيـ الـحـقـيقـةـ أـمـيـنـةـ عـلـىـ تـقـدـيمـ الصـورـةـ الـحـقـيقـيـةـ ،ـ أـوـ صـادـقـةـ فـيـ الـكـشـفـ عـنـ تـغـرـيـاتـ الـجـتمـعـاتـ نـحـوـ أـهـدـافـ ،ـ وـمـنـ ثـمـ فـيـنـاـ لـاـ تـصلـحـ لـتـسـكـونـ مـصـدـرـاـ تـارـيخـيـاـ فـإـذـاـ اـهـتـمـتـ كـانـتـ مـصـدـرـاـ زـانـفـاـ .

كـانـ الـقـائـمـونـ عـلـىـ الصـحـافـةـ غـلـائـيـنـ وـمـنـ جـمـاعـةـ الـبـانـ الـمـعـروـفـ ،ـ بـالـتـيـ

لم تبرز أسماءها إلا لأنها استطاعت أن تقدم خدماتها في مجالات كثيرة .

وكانت ذلك ولاءً مع نفوذ المغنيات والراقصات والممثلات اللائى جاء يوم أن قدموا فيه للامة على أنهم مثل أعلى في ملابسهن وحركاتهن ووجهات نظرهم الفاقدة والمحذوعة ، وعاشت صحفتنا على تقديم تاريخ يومي لميلاد أحد اهان أو هدايتها بيدنا يقى أعلام الامة مجهولى الميلاد والوفاة ولا يهتم بهم أحد .

هؤلاء الذين تصدروا للصحافة من تلاميذ مصطفى أمين وروز يوسف ، لم يكن في الإمكان أن يقدموا للأمة صورة صحيحة لما يتحرك في إحسان المجتمع حول ذلك فقد حجبت تماماً جميع الخطوات الخاصة بالشريعة الإسلامية .

ولم يتوقف الامر عند الكتاب والصحفيين دائمًا امتد إلى أصحاب الأعمدة وأصحاب الكاريكاتير وأصحاب الأبواب الثابتة فقد تصدر هذه كلها تغريبيون شعوبيون يولون اهتمامهم إلى التاريخ الفرعوني ، وإلى الأساطير القديمة ، وإلى السخريات التافهة ، وإلى نقول من كتب غريبة فاسدة ، حول الجنس والجريمة . على حد ما يكتب أنيس منصور وأحمد بهاء وكامل زهيري ومصطفى أمين .

وهناك تلك الرسائل الزائفه التي يروع فيها مصطفى أمين وحاشيته والتي تخترع رسائل بأسماء زائفه في مناسبات معينة لتفوّل أشياء هي من أهواه هؤلاء الناس التي يحاولون أن يطروحنها على الناس وكأنها قادمة من الناس أنفسهم .

ج. حبيب الصحافة أحكام المحاكم التي طبقت الشريعة :

ج. حبيب الصحافة أحكام ألغت اتهامات ظالمة في المصادرة والسجن وغيرها

ج. حبيب الصحافة خططاً كاملاً لدراسة وتقدير الشريعة الإسلامية .

يسوعن طريق هذه الأعمدة التي سيطر عليها ماكسبيون وجوديون وشعوبيون يجري البث اليومي لماهيم منحرفة ، تغريبية في الأساس ، تعارض مفهوم الإسلام سواء في الحديث عن الحب أو المرأة أو العمل أو الزوج أو أي شأن من شؤون الحياة .

ولما اخنق عصر الماركسية تخنق هؤلاء الكتاب وراء أقنعة جديدة ، تحمل طابع للغش والمداخلة في شأن الإسلام أو إرضاء مشاعر الناس ولكن الدس مازال مستمراً والسموم مازالت تبث يوماً بعد يوم .

ربما لا تستطيع وجهة النظر الأصلية والملائمة أن تجد طريقاً لتقديم وجهة النظر الصحيحة ، أو تتابع يوماً بعد يوم ما يقدم من سموم وأكاذيب ولعل السياسة ترضى عن هذا الاتجاه ، لأنها يشغل الناس بأشياء كثيرة من تفاصيل المعارك والجرائم والأحداث ولعلها توظف هذه الأبواب كلها ، من رياضة ومسرحيات وغيرها في شغل الناس عن حركات السياسة ولكن يبقى بعد أن هذه الصحافة لا تستطيع أن تقول أنها تمثل واقع الأمة المختلف تماماً والذي نجحت منه وقائع كثيرة وجوانب كثيرة لأنها لا ترضى وجهة نظر الصحافة القومية .

(٣)

### كيف أفسد التغيير الصحافة

في عصر تتطلع فيه مصر أن تبني مكانتها على طريق الله نجد أن يوميات الأخبار تهدم كل محاولة للبناء بما يعرضه كتاب هذه اليوميات من سموم : فيقدم إسماعيل يونس ( ضيف في بلاط الملك شهور دش ) حيث يتحدث عن فتح الفنجان ، كأنه انحصار ضخم أو حدث كبير أو اختراع جديد ، لماذا هذا التغيير بعقول الشباب ، هل هو عمل مقصود أم أن المحررين لا يجدون إلا هذه التفاصيل ، أم أن سياسة الصحافة الآن قد أصبحت قائمة على مثل هذه التغيرات التي يراد بها تدمير شباب هذه الأمة وشغلهم بهذه الأمور الفارغة ، والنزول بمستوى الكتابة والثقافة إلى هذا الدرك .

ولماذا يستشتري هذا اللون من الكتابة عن السحر ، وما سمي عالم الجن والآرواح والعفاريت في أمم يعلمها دينها تفاهة هذه الأمور وفسادها ، فإذا لم يكتب عن السحر كانت الكتابة عن تلك الأفلام السينمائية القذرة من أمثال ( درب الموى ) الذي هو فيلم أريد به إحياء حي البغاء الذي كان قائماً منذ عصر

مضى في حي كلوث بك والشهر باسم (درب طياب) حيث عاشت جماعات البغا وحول هذا تدور أفلام ينفق عليها من المال ما ينفق ويغزى الشباب البريء بحضورها وتنفتح أمام عقو لهم وغرائزهم تلك الصور القدرة ، حيث يسمى الكتاب هؤلاء بنجوم الدطاره ولماذا نعيد إحياء هذه الصفحة السوداء التي طوّيت من تاريخ الاستعمار البريطاني في مصر .

إذا لم تجد هذا وجدت فنونا أخرى من التفاهات تخصصت فيها أبواب المسرح والسينما وكرة القدم .

وإذا كان السحر من متخصصات اليهودية العالمية منذ فجر التاريخ فنحن نعرف كيف يواد باذاعة هذه القصص وهذه الأحاديث تحويل أنظار الناس عن القضايا الأساسية في أوطنهم وأمّهم إلى الأساطير وعالم الجن والمغاريت .

وليس السحر وحده ولكن هناك قضية الفرعونية التي لا توقف ، كأنما أصبحت جزءاً من السياسة أو الاقتصاد ، فلا يمر يوم دون حدوث عن تلك القبور المكتشفة والمجانات المستصلحة ، وذلك الرتل المتصل من الخبراء القادمين من جميع أنحاء العالم يبحشون عن المأثيل والاصنام .

ولا يقف الأمر عند هذا بل هناك أحاديث عن ذلك التاريخ وعن فلسفة الوثنية وعبادة الآلهة يذاع ويردد ويُعاد على أنه نوع من الجند القديم ، فهل هذا كلّه من أجل توغّل السائحين أم من أن تحويل وجهة الأمة عن دينها وعقيدتها .

أن ما يقوله الدكتور أحمد قدرى عن الفرعون غير دقيق وفيه تكذيب للقرآن السكري، فليس صحيحا قوله ( فالفرعون لم يكن كما يتصوره البعض في العصر الحديث ظالماً متجبراً ، هذا تصوير بالغ الظلم . الفرعون كان هو الراعي الخير الذي يحافظ على انتظام الطواهر الطبيعية حتى الفيضان وقد وصل الفراعنة إلى هذا المفهوم من خلال ثورة فكرية وشعبية باللغة المطار ) .

وهذا الكلام لا يثبت أمام ما عرفه التاريخ الصحيح من مظالم الفراعنة وما سجله القرآن في هذا الصدد وأن هذه المحاولة من الدكتور أحمد قدرى لاستطاعه أن تثبت أمام الواقع المروفة .

وهذا مادفع السكانية (حسن شاه) أن تكتب مقالاً عنوانه (إنقذنا يا آمون) وهي بذلك تعرض نفسها للاستعانته بغير الله تبارك وتعالى تحتتأثير الاحساس بما سموه عظمة الحضارة الفرعونية حتى تتحدث عن تماثيل الفراعنة العظام .

كذلك فقد كان للسکاریکانیز دوره في السخرية بالمفاهيم الإسلامية ولا يزال ، ومن الشبهات المثارة قصة الحب الإلهي التي اتخذوا من شهر رمضان مناسبة للحديث عنها ، وما يتصل بها باستقصاء الشعر الذي يتناول هذا الأمر ، وخاصة ما يتصل برابعة العدوية ، والحقيقة أن الإسلام موقف من هذا الشعر ومن هذا الاتجاه الدخيل على مفهوم الإسلام الأصيل الجامع بين الخوف والرجاء من الله تبارك وتعالى ، أما هذا الاتجاه الذي ظهر من خلال نزعات التصوف الفلسفى فإنه ليس اتجاهها إسلامياً أصيلاً ، وهو يستمد من الفلسفات اليونانية والفارسية والمندية ، وليس كل ما يتصور المكتاب من شعر تحت اسم الحب الإلهي ، هو شعر مقبول في مفهوم الكتاب والسنة . فقد أغرب هؤلاء الشعراء وخرجوا على مفهوم الإسلام إلى مفاهيم أخرى منحرفة عن الإيمان بالتوحيد الخالص .

وليس كل الكتب الموسومة بالتصوف هي في ذاتها صحيحة ، إلا إذا التست مفهوم الكتاب والسنة ، أما إذا خرجم عنه إلى مفاهيم الانتحاد والخلول ووحدة الوجود وغيرها ففي ليست من الإسلام في شيء . ومن هنا نرى كيف أن الصحافة تحاول بهذه الانحرافات أن تخدم مفهوماً مغايراً للفطرة وللمفاهيم الإسلامية الصحيحة ، وهي محاولات توسيع إلى توسيع العقيدة الإسلامية وضرب المفهوم الإسلامي الأصيل ونحن نعرف أن كتاب اليوميات اليوم هم جماعة من الشباب العابث الساخر ، العلمني الوجه ، المنحرف الاتجاه نحو الإعجاب بالفنون العابثة والولاء للقائمين بها تلقاء تلك السهرات والضحكات وتلقاء أشياء أخرى فإن عدداً كبيراً من هؤلاء المكتاب يحصلون على عطاءات وهدايا من أصحاب الأسماء اللامعة في ميدان الفن ، ومن صوريات هذه الأسماء .

(٤)

## الصحافة وكتابة التاريخ

إذا سُئل هل يمكن أن تكون الصحافة القائمة فعلاً خلال الثلاثين عاماً الماضية مصدراً صحيحاً لكتابة التاريخ : تاريخ مصر والعالم الإسلامي لكان الإجابة حاسمة صريحة : لا ، لا ، لا .

ذلك لأن الصحافة بطبيعتها خاضعة لوجهة نظر الدولة ، وهذا ليس منه بأس ولا خلاف ما دامت قادرة على أن تقدم وجهة نظر الأمة فإذا لم يكن ذلك في مقدورها فهي تمثل في كتابة التاريخ لأحدى وجهات النظر التي لا يمكن أن يتم الاعتراف بها إلا بعرض الجوانب الأخرى وهذا ما نوأه اليوم من تحقيقات وذكريات وأحاديث يكتبهما كثيرون من شاركوا في الحياة السياسية قبل ١٩٧٠ تكشف عن بعض الجوانب التي كانت غامضة أو لم يكن من اليسير نشرها فالمعروف أن الصحافة كانت حتى هذا التاريخ تمثل وجهة نظر واحدة سواء بالنسبة لقضايا المجتمع أو السياسة . لقد كان كتاب الصحف مفسرين لوجهات النظر الحاكمة ، ولم يكن لهم رأي واضح صريح ، ولم يكن في مقدورهم تقديم تحفظات على تصريحات المحكم ، وقد جرت الصحافة في اتجاه القرمية ثم في اتجاه الاشتراكية وواللت وعادت وغيّرت وجهتها حسبما كانت تجحبه التوجيهات وكان يحدث كثير من التناقض في معاداة من والته الصحافة وبعدها فإذا هي تنتقصه وتتجهه ، أو يحدث العكس تماماً ، هذه هي الواجهة العامة لصحافة مؤمرة أساساً وتملكها الدولة وليس في مقدورها أن تستقل بوجهة نظرها ، وهي مرحلة تاريخية تماماً وشبيهة للمرحلة السابقة التي كانت الصحافة فيها موظفة لدى الأحزاب والملحوظ في هذا الصدد أن أحداً منها سياسية ذات أهمية كبيرة لم تكتب عنها كلية واحدة ، وأن أحداً منها ضخمة كهزيمة ١٩٥٦ صورت على أنها انتصار ، أو كهزيمة ١٩٦٧ التي صورت على أنها نكسة وقد كانت الصحافة تعبر عن وجهة نظر معارضة تمام المعاشرة لأحدى القطبين الكبارين مع ولاء للقطب الآخر ، وكانت وجهة نظر السوفيت السياسة

العالمية هي الغالبة ، ووجهة نظر الماركسية في الأدب والمجتمع والاقتصاد والثورية هي الظاهرة وذلك خلال سنوات ١٩٦٢ إلى ١٩٧٢ مع عرض مختلف جوانب النهضة للمجتمع الغربي عامه والمجتمع الأمريكي بصفة خاصة .

وفي نفس الوقت لم تستطع الصحافة أن تعلن وجهة النظر الصحفية أذاء قضايا المسلمين في العالم الإسلامي وخاصة في الحبطة وقبرص والفيليبين ، وقد وقفت الصحافة في الصد المعارض للمطالبين بالحرية في هذه الشعوب مع التأييد الكامل لوجهة نظر هيلاسلاسي ومكاريوس وهاركوس حاكم الفيليبين ، مع نشر صفحات إسلامة عن بلاد الفيليبين في جريدة الأهرام الاجر تأييداً لحكومتها أذاء جماد مسلمي الفيليبين الذين كانت تدمر قراهم ويقتل ، بمجاهدوهم كذلك فقد أغفلت الصحافة موقف الأمة من المطالبة بتعديل الدستور وإضافة مادة الشريعة الإسلامية ١٩٧٠ وماحدث من مظاهرات قادها شيخ الأزهر الدكتور عبد الحليم محمود في هذا الشأن ومايتصل بالقوانين التي أعدتها لجامعة الأزهر ونافضتها لجان مجلس الأمة ، ولم تستطع الصحافة المصرية أن تقول كلمة صريحة وحرة عن كثير من النظم والتنظيمات وخاصة مايتعلق بالبعث والتصيرية وانفاقية أديس أبابا مع السودان واستشهاد بعض حكام إفريقيا المسلمين .

وهناك مسئولية الصحافة المصرية من الناحية الاجتماعية التي كانت تعامل فيها الأفلام لحساب قوى التغريب والعلمانية وخاصة ما تقدمه الإذاعة والسينما والمسرح من أعمال تمثل وجهة نظر النفوذ الأجنبي ، أو الماركسية ، وخاصة في مسائل ما يسمى بالانفجار السكاني أو تحديد النسل ، وعلى كل حال فإن وجهتي النظر الغربية والماركسية جميعاً لا تقدم الحقيقة التي تهم العرب والمسلمين وإنما تقدم وجهة نظر الأيديولوجية التي تخضع لها الأفلام .

وهكذا عاشت الصحافة بين هذا التناقض في المواقف والتقلب في الآراء والتحول من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار ثم العودة ، في صفوف الرأسمالية ثم المزادة بالاشراكية والتمييد الشيوعية ثم مطاردة الشيوعيين وتبير الدكتائرية والترحيب بالحزب الواحد والرأي الواحد ، والترحيب بالنفوذ السوفيتي

وتأكيد انغلاق مصر على الفاللم ، ثم هي نفس الأقلام التي رحبت بالانفتاح على العالم ، وواجهة الافطاع والمطالبة باعدام أصحاب الثروات ومبرأة فرض الحراسات ثم معارضة ذلك كله عندما تغير السياسة من التنصيص إلى القبض بلا أدلة خجول .

وكان من عمل الصحافة نالية الحكم ورفعه إلى مرتبة كبرى فإذا رحل عن الدنيا أخذت الفوضى والماوؤل تهال عليه تشهيراً وتهريضاً وتجريحها وتشويهاً ، وتشويه الدول التي يختلف معها الحكم والأفباء عليها وهناك الكتاب الذين لا يكشفون عن هويتهم الماركسيّة ويدعون أنهم علمانيون أو يساريون وهم أشد خطورة من الماركسيين أنفسهم . ولم يكن في استطاعة الصحافة وهي بين العمل للتيار الحاكم والولايات الغربية الأساسية المختنق وراء صفحات الفن والمسرح والسينما والكاريكاتير والجريمة والجنس والقصص أن تمثيل وجهة نظر الجماهير وتنسج لبعض الجماهير وإنما هي تعرض عليه وجهة نظرها مختفية وراء قاعدة مسمومة فاسدة وهي الاستجابة لاهواء القراء وزواياهم وغرائزهم والوجهة الصحيحة هي الارتفاع بالقارئ إلى الشخصية الإنسانية الأخلاقية وإلى الثقافة الظاهرة التي تفهم وجوهات النظر المختلفة لبناء وطن قادر على العطاء الصحيح .

## الباب الرابع

### تمزيق الوحدة الإسلامية

الفصل الأول : المؤامرة على الوحدة الإسلامية .

الفصل الثاني : تأمر دول الغرب على الإسلام .



# الفصل الأول

## المؤامرة على الوحدة الإسلامية

أخطر الحركات التي واجهت العالم الإسلامي ومزقته إلى قوميات وإقليميات تحت أسماء مختلفة ، في ردة خطيرة من وحدة المقيدة إلى فرقة العناصر ، فهناك الأجناس : العرب والبربر والفرس ، وهناك الأوطان : العراق وسوريا ومصر ، وهناك المذاهب : السنة والشيعة والمروز وهناك الأديان: الإسلام والمسيحية ، كل هذا إثارته حركة القوميات وفتحت أبوابه اصراع رهيب ضخم كان الفنود الأجنبي يستهدفه لنفكيرك ووحدة المنطقة فلم يكن المسلمون قبل هذه المؤامرة يعرفون إلا أنفسهم مسلمون قبل أن يكونوا عرباً وغير عرب أو ذوى أطان لأن يكونوا مصرىين أو سوريين أو عراقيين ، وكذلك كان شأن المسيحية في هذه الامة ، لهم مكانهم وحياتهم وأعمالهم ، في أمن العقود التي عقدوها الرسول مع بنى نجران وعمر مع المسيحيين في القدس ولكن المؤامرة كلها كان لابد أن تبدأ من هذه النقطة ، لأنها النقطة الأولى القادرة على تمزيق هذا الكيان الموحد ، وغرس كيانات أخرى في المنطقة كالصهيونية وإثارة الأجناس والعناصر إلى المطالبة بأوطان مسلمة كالنصارى في لبنان ، والاكراد في العراق ، وعناصر أخرى كثيرة تحركها تدعوا إلى أن يكون لها كيانات منفصلة .

وبعد أن مررت هذه التجربة بذلك المخاض الطويل الذي وصل ذروته في أبان الحركات الناصرية والبعشية وغيرها ، والفشل الذي منيت به ، والنتائج التي وصلت إليها هذه الدعوات التي استعملت بالعنف تحت اسم القومية ، لتصب الأحكام بين أبناء الأمة الإسلامية وتهزئتها ، نجد أن هناك ماتزال محاولات لا يقاد النار في ذلك الهيسم وقد ما كان من أخطر نتائج تآحر القوميات تلك الحرب بين العراق وإيران ، وذلك الصراع الرهيب بين القوى في لبنان

أن هاتين المعركتين هما ثمره طبيعية لتلك النار التي أوقتها دعوات القومية والإقليمية والعنصرية ، والتي تردى فيها المسلمون تحتُ اسم القومية العربية بينما كان مؤججورها هم المحتلون وراء المسرح من خصوم العرب والمسلمين الذين يطمعون في أن يظل الصراع قائماً بين العناصر ، حتى لا تلشم الجراح حتى لا تعود الوحدة الإسلامية بأى صورة مرة أخرى .

لاريب أن تلك الصراعات الشعوبية الدفينه التي تأججت منذ مطالع سلط النفوذ الاستعماري على البلاد الإسلامية ، هي التي يعزى إليها هذا القدر الهائل من السكرافيه والتتصب الذي تدار به معارك القنال الوحشية بين شعبيين أو دولتين أو نظامين تجمعهما رابطة الإسلام ليست الحضارية والناريجية حسب ولكن والعقائدية أيضاً .

ومنها تكون الأحقاد التاريخية القديمة التي ابتعثت من جديد بين إيران والعراق أو بين الفرس والعرب أو بين الشيعة والسنّة فإن الحرب الدائرة بتجاوز هذه البواعث القديمة ولا تنتهيها .

وقد وجدت هذه الحالات البسيطة من يكبرها ألف مرة ومن يوغلها لتحدث أثرها في النفوس والقلوب ( ومن قبل قام اليهود بمثل هذا العمل بين الأوس والخزرج أيام النبي بعد أن جمعهما الإسلام حتى كادا يعودان إلى القتال مرة أخرى ) .

ويرى كثير من المطلعون أن هذه الحرب المشتعلة منذ ثلاث سنوات بين العراق وإيران هي في التحليل النهائي تمثل حلقة من حلقات الحصار الذي أحكمت حلقاته حول المنطقة العربية في الشرق الأوسط بسبب أهميتها الاستراتيجية والاقتصادية سواء بالنسبة لأمريكا أو الاتحاد السوفييتي أو بالنسبة لأوروبا الغربية واليابان وآسيا .

فهذا رغبة على الإبقاء على حالة عدم الاستقرار في المنطقة وضرب كل محاولة للنهوض أو إمساك زمام مصيرها وثرواتها بأيديها — على حد تعبير الاستاذ سلامه أحد سلامه — فكان الصراع العربي الإسرائيلي وحده لا يكفي لإبقاء

شعوب المنطقة فوق نار لا تحمد ، كأن احتفاليات التقارب بين إيران الثورة والبلاد العربية بعد إزاحة الشاه ، افضت ماضيًّا عصياً أن تستخدمن كل الوسائل في سبيل الایقاع بين إسرائيل ومن ثم كان طبيعياً أن تستخدمن كل القوى الكبرى الطامعة في الثورة الإيرانية والبلاد العربية وخاصة دول الخليج وسقطت الدول العربية وعلى رأسها العراق في مصيدة عداء سافر مع إيران الثورة لم يستند منه طرف عربي واحد ، واستفادت منه كل القوى الكبرى الطامعة في المنطقة وممثلاً إسرائيل ، كانت هناك مخاوف من بعض الدول العربية ، لها ما يبرهنها ولكلها تضحيات وانفتحت بفعل تأثيرات خارجة عنها أن تتسع دائرة العداء وأن تلتهم آله الحرب كل ما تملك هذه الدول من قدرة على الاستمرار والاستقرار والأخذ بأسباب المنفعة والقوة وقد تحولت الحرب العراقية الإيرانية لسوق هائل للسلاح تشارك فيها كل الدول الكبرى بدون استثناء بما في ذلك الاتحاد السوفيتي والصين وفرنسا ، وتستهدف مقدرات مجموعة من الشعوب الإسلامية والعربية على رأسها العراق وإيران ، أما القومية فلم تقف عند إعلان العرب على الإسلام أول عاولة الخداع يجعل الإسلام عنصراً من القومية ، بل هي يذهبون إلى أبعد من ذلك ؛ إلى علمانية حافظة تحارب الدين [وتسعى لاقتلاع جذوره ، على نحو] الذي قام به أناورك في ترکيا فأصبح المثل الأعلى لسلك الدعاة إلى القوميات ، وكان خطط الاتحاديين في ترکيا هو خطط البعث والتاجيرية وغيرها من هذه الثورات .

وأليس الهدف سلاح العرب عن أصولهم وتاريخهم وماضيهم ولا عن الأمة الإسلامية العريضة في حاضرها وإقامة السدود والقيود ، والخصومات بين العرب وبينها ولكن إلى أبعد من ذلك ؛ إلى محاربة المنهج الإسلامي نفسه ، على أساس القول : بأن الإسلام كان مرحلة ، وإنه ولـي وأدبر ، وإنـه لا نهـنـه إلا بالخلاص منه فهو لا ينـضـأسـأسـاسـاـ كـأسـاسـ لـوحـدةـ ، ولا نـظـاماـ دـوـلـةـ .

فهم ينتظرون إليه بوصفه (دينا) بمفهوم الغرب الاهوقي لا بمفهوم الإسلام الجامع (الذي يربط بين العروبة والإسلام) .

لم يتوقف المدف عن تجزئة العرب عن المسلمين أو فصل العرب عن الإسلام بل سعياً إلى تجزئة عالم العرب نفسه خاتمة نداءات الفرعونية والفينيقية، وغيرها.

ولم يكن الإسلام جزءاً من العروبة بل أن العروبة لم تكن شيئاً بغير الإسلام أو قبل الإسلام فقد شرّفه الله برسالة الإسلام وبظهور النبي من بينهم ونزول القرآن بلغتهم فقام مفهوم العروبة في إطار الإسلام.

( ٢ )

ولقد قدم النفوذ الغربي القوميات والوطنيات بديلاً للإسلام ، ومن أجل هذا حجب كلمة (العالم الإسلامي) بمعناها الجامع الذي يتحدث عن وجود عام شامل للMuslimين في أمته الكبرى بالعمل على إشاعة مفهوم القوميات والوطنيات التي أحياها من جديد مفهوم ما قبل الإسلام ، ولا ريب أنه بعد هذه الجولة الواسعة للقمرية التي قام بها البعض والناسريه وفشلها الذريع ، فقد كان على المسلمين أن يأخذوا العبرة من هذه التجربة التي لم تتحقق هدفاً لأنها انطلقت بغاية معينة مضمرة هي أن تحل محل الإسلام وأن تلغى روابط الأمة الربانية: القارة الوسطى ، ولكن بعد مرور هذه التجربة الضخمة ، تماود بعض قلوب القوميين العرب العودة إلى تجديد الحديث عن مفهوم للقومية مفرغ من الإصلاح والإيمان ولا يتلام مع روح الأمة الحقيقي وبعيد كل البعد عن مفهوم الإسلام الأصيل الجامع الذي لا يتعارض مع قيام الروابط الوطنية والقومية شريطة لا تنتهي إلى العنصرية والدم والاستعلاء بالأعراق ، فذلك مفهوم قضى عليه الإسلام حين جاء منذ أربع عشر قرناً .

إن حاولات القوميات الجديدة هي حاولات مضبطة تحمل نفس مصطلحات ساطع المصري ومبشيل عفلق وغيرهما في تحاول أن تحاكم المنطقة على أنها كيانات بحراً ، ومن وراء ذلك عصبيات قبلية وعرقية وعقدية ت يريد أن تثبت وجودها ، وما هذا إلا دليل على الخطأ الكامن وراء الدعوة أساساً التي بدأت في أحضان المارون وفي الرسائل التبشيرية ، وكانت تصريحات دعاء التبشير القدامي واضحة في المدف المبيت لها .

ونحن إذا أعدنا النظر الآن في التصريح الذي أدلى به دكتور زومير قبل خمسين عاماً عن القومية تستطع أن نستكشف تلك الخطوات التي مرت بها الدعوة إلى اليوم .

يقول : فإن انتصار الاستعمار الحقيقي ، هو هدم الوحدة الإسلامية وإحلال القومية محلها ، وما علينا إلا نتفتح في بوق القومية فتقاد لنا الشعوب ، وهذا هو الانتصار العظيم .

وليس القومية هنا بديلاً للوحدة الإسلامية إلا خطأ من تسييج واسع هو فضل الدين عن الدولة في نظام الحكم ، وإفادة التعليم الغربي العلماني بدلاً عن التربية الإسلامية ، وبناء الاقتصاد الريبوى .

إذا ذهبنا وراء الأقلمية وجدنا :

الحضارة عربية بدلاً من الحضارة الإسلامية ، والثقافة عربية بدلاً من الثقافة الإسلامية ، ونجد التاريخ عربياً بدلاً من التاريخ الإسلامي والأدب مصر يا بدلاً من الأدب العربي .

ومن ثم استطردت البرقيات والكتابات في الصحف والإذاعات فكانت كلمات : أزمة الشرق الأوسط ، والأقلميات ، وحرب الخليج ، بدلاً من فلسطين والرابطة بين العرب والفرس . وحتى تظل كامنة ( العالم الإسلامي ) بمحاجة ، وراء العروبة والأقلمية ، ويستطرد هذا حتى يشمل جميع رفانع التاريخ الإسلامي فسميت الحروب الصليبية بين المسيحية والإسلام ، بمعارك عربية ، ودعوة إلى لسيطرة الاقتصادية للغرب .

ومن ثم نجد تلك التزيفات بين المصطلحات : ونجد الخلاف بين القيم فالخلاف مختلف بين الجنسية والدين ، وبين الدين والعلم . وبين العروبة والاسلام ، فهذه كلها قوى متراقبة ومتكمالة ، وما جاء الفصل بينها تتجه لمجرد منهجنا الإسلامي الجامع بين القيم واعتماد مذهب الغرب الانشطارى ،

ومن فهم الإسلام فيما حقيقياً لم يقع في ذلك الخلاف المزعوم بين الجنسية والدين أو بين الدين والعلم ذلك لأن الإسلام منهج حياة ونظام مجتمع

جامِل لِكُلِّ الْقَيْمِ وَالْمَقْوِمَاتِ ، وَلِكُلِّهَا الْقُرَى الَّتِي تَرِيدُهَا تَفْرِقُ الصُّفُوفَ وَتَصْدِعُ الْوَحْدَةَ ، وَتَرِيدُهَا أَنْ تَعْلَى مِنْ شَأْنِ الْجَنْسِيَّةِ عَلَى الدِّينِ ، بَلْ كُلُّهَا هَمَّاقُوتَانَ مُتَرَابِطَتَانَ فِي الْإِسْلَامِ ، فَإِنَّ الْعَروَبَةَ وَالْإِسْلَامَ يَكَامِلُانَ أَبْدًا ، كَمَا يَكَامِلُ الْعِلْمُ مَعَ الْعِقِيدَةِ .

ومن شأن تصحیح هذا المفهوم أن نعلی من شأن الفکر الإسلامي كوحدة متكاملة ، تجمع السياسة والاقتصاد والمجتمع والتربية .

ولقد كان الصراع في الغرب بين القوميات والمذاهب لأن الدين كان مفهومه فاقداً على اللاهوت ، أما في الإسلام فإن دعوة تعارف الأمم ، وتلافيها أسلوب واضح .

الفكر الاسلامي هو جملة المفاهيم التي قدمها الاسلام في مختلف مجالات الحياة والفكر الاسلامي عربيا كان أو تركيا أو فارسيا فهو مرتبط أساساً بعقيدة التوحيد الخالص وإن كان مكتوبا بلغة من هذه اللغات ولكنه في الأساس يصدر عن منبع الاسلام ولقد كتب هذا الفكر اتراك وفرس وهنود ومن كل الأجناس وظلوا هم مسلمين لأن الاسلام هو الذي كون عقليتهم وبني نظرتهم إلى الحياة :

أما تلك الصيحة القومية والإقليمية السائدة التي ترمى إلى جعل الفارابي قركيماً والغربياً فارسياً . . الح فهذه صيحة باطلة ، نتجت عن أنّ التغريب ودعوات الاستشراق والت بشير الضالة التي ترمى إلى تمزيق الأمة الواحدة كذلك فإن التاريخ الإسلامي فهو تاريخ الأمة الإسلامية كلها ، وليس منذ ظهور الإسلام لامة من الأمم التي انضوت تحت لواء الإسلام تاريخ قومي أو إقليمي منهفصل عن الإسلام ، فقد صنع الإسلام عقل هذه الأمة وقلبتها فأصبحت منذ نهر اللوار إلى حدود الصين تصدر عن عقيدة واحدة وعقليّة واحدة ماعدا بعض خلافات يتعلّق بالإقليم لا يمكن أن تغير القاعدة العامة أو توفر في النظرة الكلية

كذلك الحضارة فإن هذه الحضارة صنعتها كل المقول الإسلامية التي اصهرت في بوتقة الإسلام فليس هناك حضارة عربية أو تاريخ عربي ، له طابع خاص مختلف أو متباين عن مفهوم الحضارة الإسلامية العام أو التاريخ الإسلامي أو الفكر الإسلامي .

(٣)

يراجع بعض الباحثين ظهور كلمة القومية إلى بدء التجمع اليهودي العظيم في سالونيك عندما تجمعوا في أواخر الدولة العثمانية وكونوا ما يعروف بالمحفل الشرقي العثماني ، يقول الاستاذ عبد الله العاقل : ولما عجزوا عن احتواء السلطان عبد الحميد تقرر أن يقضى عليه بالغزو الفكري حيث أوحى إلى كتابهم وعلمائهم ترويج فسخرة القومية التركية الطورنية فتأثر بها الكثير من المستجنيين لدعوة القومية ، ولقد كون العرب قوميتهم في مواجهة القومية التركية وتناطحت القوميتان ، وأسدنا إلى الصهيونية جيلاً ان تنساه لهم لأنهم برفضهم العلاقة الإسلامية المتمثلة في (عبد الحميد) باعوا فلسطين في سبيل القومية حين رفضوا السلطان يهوداً مقابل ملايين الليرات الذهبية ، .

ويرى دعاة القومية إلى (أولاً) فصل العروبة عن الإسلام ، ويريدون أن تحمل القومية محل الإسلام ، والقومية تحمل دعوة الإسلام ( إنما المؤمنون إخوة ) فهي تمزق الأجناس ، ( ثانياً ) وال القومية تناهى بالعلمانية وهي تنص على فصل الدين عن الدولة ، أي ابعاد الشريعة الإسلامية عن واقع الحياة . ( ثالثاً ) وال القومية تمجد حضارة الإسلام فهم ينسبون الحضارة الإسلامية إلى العرب فقط ، والإسلام ينص على أن كل من آمن بهذا الإسلام عقيدة وعبادة وتشريعًا فهو مساهم في بناء الحضارة الإسلامية عبر التاريخ ومشارك في إقامة مجده المسلمين خلال العصور سواء كان عربياً أم أعمجياً .

ولتكن الإسلام مع ذلك لا يمنع المسلم أن يعمل لبلده وأن يتعاطف مع قومه وعشائره ، كذلك يدافع عن أرضه ؛ لأنها أرض إسلامية لا أرض قومية .

وكذا ذكر اسم الله في بلد عدد ارجاته من اب او طانى

ويتساءل الباحث : لماذا لا يكون النداء لمدرسة الجامعة الإسلامية التي تحقق لل المسلمين العزة تحت لوائها وقد شهدت لصلاحيتها وخلودها المستمر على مر الزمان والآيام .

(٤)

لقد بدأت بذور الاتجاه القومي العربي في أحضان المارون ومع فتح الأبواب لنشاط الارساليات التبشيرية ، وحمل بذور الاتجاه العلماني ( بعثات الروستقانت الأمريكية والكاتوليك الفرنسية ) . وكان المبشرين الأمريكيين الآخر الواضح في انتشار القومية وقد اعتمد الأمريكيون في هذا على اثنين من العرب نصيف البازجي وبطرس البستاني :

وفي هذا الاطار ظهرت مجلة الجنان ١٨٧٠ تدعو إلى الوطنية ونشر

رزق الله حسن : مرآة الاحوال في لندن

لويس سابونجي : جريدة الخلافة في لندن

وأصدر نجيب عازورى كتابه المسوم ( يقظة الأمة العربية ) ١٩٣٣ وهناك موقفان يقدمهما الأستاذ طارق عبد المنعم محمد يكشفان عن مراحل الخطأ : ( الأول ) في مفاوضات تركيا بعد الحرب الأولى وهزيمة الدولة العثمانية :

يقف كرزن موقف المتصلب في المفاوضات ويقول لعاصمت اينونو مندوب مصطفى كمال : إننا لانستطيع أن ندعكم مستقليين لأنكم حينئذ تكونون نواة يتجمع المسلمين حولها مرة أخرى ، ولكن مصطفى كمال يقبل شروط كروزون الاردية :

١ - قطع صلة تركيا بالإسلام . ٢ - إلغاء الخلافة .

٣ - يقوم باغحاد أي حركة يقوم بها أنصار الخلافة .

٤ - اختيار دستوراً مدنياً بدلاً من الشريعة الإسلامية ( مذكرات الحاج أمين الحسيني ) .

وقد رفع مصطفى كمال أعلام وشعارات القومية الطورانية وشعارات العلمانية واستخدم الرصاص في إسكات أي صوت ينادي بالإسلام أو الرجوع إليه .

( الثاني ) في الوقت الذي انفقت فيه بريطانيا مع الشريف حسين ١٩١٦ ضد الخلافة العثمانية لإقامة دولة عربية ، كانت بريطانيا تقوم بأعمال عسكرية ضد السنوسين وضد السلطان على ديار في السودان وكان كلها من أبرز دعاء الفكرة الإسلامية المخوالين بإبعاد المستعمرين عن بلادهم والمجاهدين في سبيل البلاد الإسلامية جماء .

ومن ثم انقسم العالم الإسلامي إلى قسمين : عربي وإسلامي .  
أما القومية الطورانية فهي قومية لادينية حل لوامها ( ضياء كوك الب ) وأحمد أفادين ويونس اشتورا وكانت تدعى بجد ( طوران ) ، ثم أطلت القومية الفارسية وأسما وهى تنادي بالسير على خطى ( قورش ) .

والقومية العربية صنعتها لورانس عميل المخابرات الإنجليزية وصاحب الأيجاهات اليمودية . وأيد الاستعمار الفكرية العربية المستبددة لازج العربية بالإسلام فالقومية العربية في الحقيقة أفرزها الاستعمار ووضع مفكروها أصولها من اقطاره وحل لوامها في نصارى الشام والرهبان وحين أثمرت وحققت أهدافها ونما نموها حل لوامها المسلمين . وهناك الصلالات وأضحة بين القومية والقوميين والعلمانية والعلمانية وبين الاستعمار والصلابيين ، بل لقد رأى الاستعمار أنه ليس ثمة ما يمنع أن تعلن القومية والقوميون الحرب على أوروبا والاستعمار تحت أعلام الوطنية والتحرر والثورة على الاستعمار الأجنبي .

والخلاصة الد القسمين العرب هم الذين نشأت أفكارهم ونبعت ونزع عنه في حجر الاستعمار والتاشير وليس في مقدورهم أن يخفوا حقيقتهم ، والتنظير القومية بدا بمعازوري وبطرس البستاني وانتهى إلى ميشيل غلوق وزكي الارسوzi .

وفي ندوات عبد الناصر في بيروت وندوة التراث في المغرب ١٩٨٣ حشد القوميون كل جهودهم فصنعوا برجانا لمهاجمة الإسلام ودعوا إلى حسم

علاقة الدين بالدولة والأخذ بمبدأ العلمانية ، بل وبلغوا أشد من ذلك جراءه  
من دعوا إلى تقييم الإسلام علمياً والبت في أمره ، هل يصلح لأن يتبعه أماس  
بناء أو منهج صلاح لمواجهة التحديات والمشاكل ، أم ثبت عجزه وتجاوز  
النصر له ، وقد جاء في البيان الختامي في ندوة التراث بالغرب تؤكد على  
العصيرية وتجاوز مصر للتراث (أى الإسلام كاعتبره عنه)

وال واضح أن تيار القومية ، وأن تحول عن محالف الاستعمار ، فإن لا إله  
ما زال معقوداً للحضارة الغربية والعلمانية والمفهوم المادي ، فهو يرى في  
الحضارة الغربية هي الحضارة الوحيدة وفي طريقها طريق التحديث وحده .

ولقد كانت دعوة القوميين واليساريين والثوريين بعد نكسة ١٩٦٧ التي  
أوقفها بالعرب والمسلمين القوميون وحدهم ، تتحدث عن ضرورة تحدث الدولة  
وبناءها على طريق العصرية بعيداً عن الدين من أجل النهوض من السقطة  
والمضى في الطريق ، ولكن أحاسيس الشعوب كانت أعمق وفطريتها كانت إنما  
فقد هرت أنها ضللت وأنه لا يوجد طريق الآن غير طريق الإسلام .  
أن قولهم أنه لا مجال ليوم لوحدة على أساس من الإسلام ، لإحساس بالافزع  
ل渥سفة الإسلام في صحوته وmode الجديد ، وأن هذا الأسلوب الذي يضعه  
أمثال محمد حمازة في استعمال القومية والعروبة في خدمة العلمانية والشيوعية  
ساقط ومهزوم ولن يتحقق شيئاً أمام أذواء الإسلام الباهرة التي يندفع الناس  
باتجاهها .

(٥)

يقول الدكتور فاروق عبد السلام أن المسلمين لم ينكرون في حياتهم السياسية  
منذ بعثة النبي صلى الله عليه وسلم ولئلا يومنا هذا يقدر ما ينكروا في ضياع الخلافة  
ولم ينجح أعداء الإسلام في التليل من المسلمين بقدر ما ينجحوا في تسفيه الضربة  
لهم في مقتل ، في رمز وحدتهم وقوتهم حتى يسهل التسلط عليهم والتسكن  
مثمن على مبدأ «فرق تسد» والخلافة رأس الأمر كلها وهي تعنى ببساطة . وحدة  
المسلمين تحت رئاسة عامة من أجل حراسة الدين وسياسة الدنيا وتحت اهداها

كان المسلمون أمة واحدة تعتقد من المحيط إلى الخليج بربون عدو الله وعدوهم ، وبعدها وفي غيابها أصبحوا غثاء كغثاء السيل ودويلات مبعثة تداعى عليهم الأمم كما تداعى الأكله إلى قطعتها فرادى كالغمم الشاردة في الالية الشائبة ، واستمر هطام الخلافة ثلاثة عشر قرنا من الزمان يحمل شعلتها ويرفع رايتها شوانخ الرجال من فرسان الإسلام في سباق التتابع الدائر بهم وبين أعدائهم المتربصين لدين الله ورسوله . وفي أيامها لم تسلم بلاد المسلمين من مثل هذه الشرور والانحرافات من جانب الحكام ، وليس كل الخلفاء على مستوى النجوم الراهدة من صحابة رسول الله في خلافتهم الرشيدة ، وإلغاء الخلافة إنما فرض علينا فرضا ، وكان دور مصطفى كمال انطورك في ذلك لا يتعدى دور العميل المطيع والمنفذ لأوامر أسياده من الخلفاء وتشهيد بذلك وثيقة بروتوكول معاهدة لوزان المعقودة بين الخلفاء والدولة التركية عام ١٩٢٣ والتي تتضمن شروطاً أربعة اشتهرت باسم شروط كرزن الأربع ونصها :

— قطع كل صلة بالإسلام .

— إلغاء الخلافة .

— إخراج أنصار الخلافة من البلاد .

— اتخاذ دستور مدني بدلاً من دستور تركيا القديم المؤسس على الإسلام

ولم يعد المسلمون بعد ضياع الخلافة دولة كبيرة تتحدث باسمهم في العالم وتدافع عنهم في الحرب ، ففي السلم أصبح القرار النهائي والتحكم في المشاكل الدولية بين الدول الخمس الكبرى صاحبة المضوية الدائمة في مجلس الأمن والتي تملك حق الاعتراض . وفي الحرب دخلت البشرية حصر الصراع النووي وتم تفجير الذرة وتمكن أصحاب كل ملة من وضع أيديهم على أسرارها والحصول عليها إلا المسلمين .

وأصبح اللحاق بالركب الدولي في المجال النووي يتطلب وافر عاملين هامين :

(١) عقلية علمية رائدة .

(٢) وإمكانياً - مادية باهظة .

وتوافر العقلية العلمية الحديثة في البلاد الإسلامية معدمة وفقرة واقتاصادها تحت الصفر كمصر وباكستان وتركيا وفي نفس الوقت تفجر ينابيع النفط وتنهر الثروة بغير حساب في بلاد إسلامية أخرى ، حيث لا يجدون مكاناً يحفظون فيه أموالهم وعوايد ذهبهم الأسود إلا في بنوك الآجانب وبشروطهم الخارجية عن شرع الله ، وما يحفظ أفل بكثير مما ينفق بغير حساب تحت أقدام البغایا وفوق موائد السكارى .

وما كان لشيء هـذا أن يحدث لو كانت المسلمين خلافة تجمعهم وتوحد سياساتهم الخارجية والحرارية والاقتصادية والمالية ، ولا يمنع أن تسمى الخلافة بالاتحاد الإسلامي إذ الولايات الإسلامية المتحدة أو اتحاد الجمهوريات الإسلامية فالمعنى مقدم على الدعوى والأهداف والغايات أهم من المسئيات والخلافة وظيفة ومضمون قبل أن تكون شكلًا من أشكال نظام الحكم : العلمانية ، القوية ، الطبقية تحول دون ذلك .

لقد أصبح كل شيء يقام على أساس الدين محل اتهام ، قام الاتحاد السوفيتي على أساس الإلحاد وإنكار وجود الله ولا يقام اتحاد على أساس توحيد الله والإيمان به . أن ما اعتبرنا به من قيام إسرائيل هو مارفه آخر حلفاء آل عثمان في آباء وشمم وكان إلغاء الخلافة وتدمير الوحدة الإسلامية هو الرد المقابل لهذا الرفض .

## (٦)

لقد تصدى باحثون غربيون وشرقيون لبحث هذه المزاجة الخطيرة : مزاجة تجذّيق الوحدة الإسلامية وإعلان دعوات الإقليميات والقوميات ومن هؤلاء ليونارد بانيير في كتابه (الثورة العقائدية في الشرق الأوسط) حيث جعل هذه الدعوات بمثابة عقائد جديدة وتبيّن له بعد الدراسة المستفيضة ما يلي :

أولاً : أنه مما صنع الاستعمار للقضاء على الوحدة الإسلامية وإقامة الوطنية والقوميات والإقليميات فإن حركة النضال من أجل مقاومة الاستعمار كانت تستمد قوتها الأساسية من مفهوم الإسلام الأصيل في الم jihad ومقاومة المغاصب .

ثانياً : أن القوميات التي فرضتها القوى العسكرية في المنطقة لم تنجح بالرغم مما بذل في سبيلها من مال وانفاق من دعاية وما جرى من كتابات لاقناع الأجيال الجديدة بها .

ثالثاً . أن العالم الإسلامي لم يقبل الديمقراطية بمفهومها الغربي المخالف لمفهوم الشورى ، ولم يقبل القومية بمفهومها الغربي المخاف لمفهوم العروبة ، ولم تكن القومية أحسن أشكال الحكم بل كانت وسيلة لاخفاء الآيدي الخصبة بالدماء والأنياب والأظافر المسيطرة باسم الاستبداد والدكتاتورية .

رابعاً : الجيل القديم من السياسيين كان يعارض الفوضى الغربية الاستعمارية على الصعيدين السياسي والعسكري ولكنه كان يتسامح مع تأثير الغرب على الصعيد الفكري والثقافي العام .

خامساً : أن التعارض بين الدين والقومية في الغرب مستمد من مفهوم الدين في الغرب أما الإسلام فإنه لا يعارض القومية بل يهذبها ويضمها في صيغة أخوية مفتوحة .

سادساً : مازالت العقيدة الإسلامية قادرة على أن تغير كثيراً مما يفرض علينا من الخارج وتحطم كثيراً مما يقيد ، وتحول دون القوى الاستعمارية وبين تحقيق كل ماربها .

سابعاً : تبين للغرب أن حماولته في تحويل المسلمين من الدين إلى القومية وهو مانع من التبدل المقاولى غير ممكن ، كما أن حماولة إقامة حواجز عالية بين الأقطار العربية والأقطار غير ممكن لأن روح الإسلام وثقافته العالية تجتمع قلوب المسلمين جميعاً وتجعلها تتحقق للحدث يحدث هنا أو هناك .

ثامناً : أن الدول الكبرى هي التي درست التجاذبات الإقليمية في الشرق الأوسط والكيانات المصطنعة لسد حاجاتها هي وتحقق أهدافها ومنطلقاتها . وكان التركيز الاستعماري أولًا على مصر وتركيا وإيران .

تاسعاً : حاول الاستعمار الاعتماد على جماعات من الإقليمين والقومين وأثارت نزاعات ونخل قديمة بين أهل المذهب الإسلامية ، الذين كانوا في مجموعهم الأكبر وأغلبيتهم السائدة، يجمعون خير ما في ذلك المذهب ويؤمنون بمفهوم السنة الجامعة ، وبالبناء على الأساس ، لا يرفضون الغرب ولا القديم وإنما تحاكمواها وفق مفهوم الاصالة وللتراث الإسلامي الصحيح فالمسلمون يقبلون من الغرب على قاعدة (البناء على الأساس) ويرفضون من الغرب كل ما يعارض مفاهيمهم الأساسية ويقبلون من الغرب تنظيمات وليس نظاماً ، ويررون أنهم يستطيعون الانفصال عنجزات الغرب المادية دون أن يقبلوا تأثيراته الروحية والثقافية والقانونية لأن لكل أمه ثقافتها الخاصة .

عاشرأ . فشل القوميون العلمانيون الذين يفرقون بين الدين والدولة ، وهم الذين كانوا مجبنين بنظام الغرب وحضارته التي تميل اليوم إلى الغرب ، وقد فشلت حادثتهم في إقامة نظام منافق للنظام الإسلامي .

\* \* \*

إن المفهوم العلماني الذي صنعه الاتحاديون في تركيا هو المفهوم القومي الذي صدر للبلاد العربية على أيدي ساطع الحصري وزكي الارسوzi وميشيل خلفي وقد قامت الإلهامية على الأرض وقامت القومية على العرق ، والقومية تهزل العرب عن المحيط الواسع (العالم الإسلامي كله ) والعلمانية تعزل العرب عن الفكر الواسع (التراث الإسلامي ) وقد تبين فساد نظرية الدم في البلاد العربية وفساد نظرية القومية المستندة على أساس العنصرية وحرم الإسلام التفاضل بالأجناس والأنساب والطبقات وأنسرك فوارق الجنس واللون واللغة .

## الفصل الثاني

### تامر الغرب ( بشقيه )

#### على الإسلام والأمة الإسلامية

إن حماقة تزيف الوحدة الإسلامية هي إحدى العوامل التي اختارها الغرب لسيطرة على الأمة الإسلامية واستدامة هذه السيطرة ، وحرمانها من القدرة على امتلاك إرادتها ، أو إقامة مجتمعها الإسلامي الأصيل أو إعادة بناء معاشرتها وتلقي خطة مرسومة ومرتبة منذ وقت بعيد وقد مررت بمرحلة عديدة كانت آخرها هذه المرحلة: مرحلة الاحتلال الغربي ، ثم انتهاء هذا الاحتلال العسكري السياسي إلى نوع من الاحتواء الشكامل عن طريق السيطرة الاقتصادية والثقافية .

ولقد عملت القوى المسيطرة التي تبنت بعد الحرب العالمية الثانية إلى قوى غربية وقوى صهيونية وقوى ماركسيّة إلى وضع خططات مختلفة ، ترمي كل منها إلى تحقيق غاية خاصة لها بينما هي في مجموعها ترمي إلى غاية واحدة :

هي « صهر المجتمع الإسلامي الواسع في آتون التبعية » ، وذلك عن طريقين :  
أولاً : عقلياً ونفافياً وروجياً ، عن طريق الفلسفات والمذاهب  
والابداوجيات المادية الاباحية الوثنية العلمانية التي تدعوا إلى الانطلاق وخلع  
ردم القيم الأخلاقية والاندفاع وراء الذات والشهوات عن طريق القصة  
المشكشوفة والشعر الاباحي ، والمسرح والسينما وكل هذه العوامل مع التخفف  
من روح القصيدة والأخلاق في المناهج الدراسية والجامعية .

ثانياً : تدمير المجتمع الإسلامي عن طريق تغذيته بكل مطروحات المضاراة  
المدمرة من رقص وزنا وإباحة وفساد خلق وترف وأنفلال وأدوات استهلاك  
تقديم بسمولة عن طريق الربا .

ويهدف ذلك كله إلى السيطرة على اقتصاد الأمة الإسلامية والسيطرة دون قدرة هذه الأمة على امتلاك إرادتها أو تصنيع خاماتها ومنتجاتها بل لكي تبقى دائماً مصدراً لخامات يصدرها الغرب وبصائر استهلاكية يستوردها من الغرب وعندما انبعثت الصحوة الإسلامية في السنوات الأخيرة من القرن الرابع عشر المجري كانت خطة القوى الغربية خارقة في تطبيق هذه الصحوة والسيطرة عليها وبين تحقيق غاياتها وحصرها في دائرة طبقية وقص حواشيهما التي تطير بها.

ولقد جرت المخططات في كل اتجاه ، من أجل السيطرة والاحتواء . كانت هناك محاولة تزييف الانتهاء العربي الإسلامي وتغيير الهوية الثقافية وجرت محاولة اختواء العقل العربي والسيطرة على المعلومات . وعمقت هذه القوى المفروضة بين المسلمين وبين قصة فلسطين .

كما عليه لنذوب المسلمين في مجتمع الاستهلاك وتقديم التردد الغربي بدليلاً للنموذج الإسلامي الأصيل . ومن ثم أصبح الغرب يفرض نموذجه على المسلمين اليوم بقوة متزايدة وهو نموذج يفتقر إلى الأخلاقية وإلى الإنسانية وإلى الإيمان بالله .

فإنسان الغربي لا يعمل حساباً لقيم الخلقيّة والروحية والحضارة الوافدة لأنّه لا يُعرف بالله تبارك وتعالى وتحدث عن قدرتها الخارقة في صاحف وجهاته .

ومن ناحية أخرى فإن ثورة العالم الإسلامي كلها موجهة لخدمة الاقتصاد العالمي ، الذي يعمل على استنزاف الثروات المذخورة من بيروت وكوبا وآسيا وجنوب آسيا ، دون مراعاة لمقاييس أساسية وإيماناً من خلال الاصغراف والترف والتمييز العالمي لمعطيات الأمم ، ومن خلال هذه التبعية المفروضة على المسلمين والعرب حيث يتبع المسلمون والعرب تماماً إسلاماً لا ينكر إلى الخد ولا يحسب حساب الأجيال القادمة .

وفي نفس الوقت يقف الغرب موقف التصميم الكامل دون إعطاء العرب والمسلمين علوم التكنولوجيا ويصر على أن تبقى موابع المعرفة فيها بأيديهم هم مع التحابيل على المسلمين ليصهروا في بوابة الحضارة الغربية ولقد تكشفت

في السنوات الأخيرة حقائق عجيبة في هذا الصدد أحدها وقف الغرب في وجه كل جهد حقيقي لبناء قدرات العرب والمسلمين العلمية والتكنولوجية حتى يجرهم على الركوع أمام أصحاب التكنولوجيا واستخدام منهجهم والتربية لهم

## ١ - محاولة فرص انتهاء زاد

حاولت القوى الغربية تزويق وحدة الوحدة الإسلامية ، وعزل القوميات الجامحة التي تشكل الشخصية الإسلامية إلى عناصر هي الدين والجنس والوطن واللغة ثم يحرى ضرب هذه العناصر بعضها البعض بينما أن الإسلام يجمع بينها ويشكل منها وحدة جامعة فالانتهاء في مفهومه الإسلامي ، ليس انتهاء ، قومياً ولا لغويأ ولا وطنيا وإنما يكون الانتهاء المقيدة الجامحة القائمة على هذه القوميات جميعا . من خلالها . وقد جعل الإسلام الانتهاء الوطني قائماً فعلاً ولكنـه جعله تابعاً للانتهاء العقدي أي أن ارتباط المسلم بالوطن وجده له ودفاعه عنه واستشهاده في سبيله يكون - كما يقول الدكتور زكريا سليمان بيومي - نتاجة لمدى ارتباط المجتمع البشرية المقيمة فيه . بمجموعة القيم الإسلامية ، فإذا لم يستطع المسلم الالتزام بهذه القيم في الوطن الذي نعيش فيه وأصبح من الفرض عليه أن يهجر إلى أرض جديدة يستطيع فيها أن يكون ملتحماً .

وهذا الأمر تؤكد هجرة النبي ﷺ إلى المدينة :

والانتهاء إنما يكون إلى مجموعة عقائدية ، إلى مجموعة من القيم والمبادئ التي تنظم سلوك الإنسان وتحدد له العلاقة مع أخيه لإنشاء أرقى أنواع الانتهاء ، وإن وحدانية الله والبقاء كافة القيم والسبل عنده يشجع هذا الانتهاء . مهما اختلفت السبل إليه .

هذا وإن الانتهاء إلى مجموعة من القيم والمثل أوجدت دوراً تقوم على نصرتها والدفاع عنها وهذا هو دور الإنسان الثابت إلى نهاية وجوده في الكون وإن معيار حسابه في الآخرة سيكون بمدى التزامه وانتمائه من هذه القيم ووجوده لنصرتها .

والانتهاء العقائدي إنما يعني انتهاء الإنسان لمجموعة من القيم والمثل تن詅م سلوكه وحياته ، وبالتالي لمجموعه من بني جنسه تنتهي معه على الانتهاء بغض النظر عن أهلاها أو جنسها أو لونها أو أي مقاييس أخرى .

والانتهاء العقائدي في الإسلام يرفض الانتهاء الغربي بكل أشكاله ولسته لا يرفض الانتهاء الوطني فقد اعتبر الإسلام حب الوطن من الإيمان وارتقاى بمن يموتون في سبيل الدفاع عن أوطانهم إلى مرتبة الشهداء .

• • •

وبعد فإن هناك حاولات متعددة ترمي إلى تغيير مفهوم الانتهاء ، وهي تطرح مفاهيم مختلفة من أهمها مفهوم الوطن ، وهناك مفهوم القومية والعروبة ، وتحتدم فروع ذلك إلى دعوات تزيد أن تبعث تارينا قدما قبل الإسلام ، كأحياء الفينيقية في لبنان والفرعونية في مصر ، في محاولة للدعوة إلى جعل هذا للتاريخ القديم انتهاء متجددا ، بينما نعجز هذه المطروحات القديمة البالية المتصلة بالأوثان والقبور ، عن أن تشكل لها معطيات حقيقة تجتمع حولها بقلوب المشاعر ، وليس غير العقبة الأساسية مصدرًا للانتهاء ، بتراهما الضخم ، وميراثهما الوافر ، وتاريخها العظيم وجامع قيمها ذات العطاء أكثر خلال أربع عشر قرنا ، ولما كانت العقائد والأديان هي مصدر الحضارات التي شكلت هذا البناء الاجتماعي الباذخ سواء في الأديان السماوية أو البشرية ، فقد جاء الإسلام ليقدم للبشرية أعظم التماذج في بناء الحضارات وإنشاء المجتمعات ، ذلك لأنه حرر العقل البشري من عبادة الأصنام والأوثان ونقلها إلى عبادة الله الواحد الأحد مالك الملك ، كما أنها حررت الإنسان من عبودية الإنسان وهو السمعتان اللتين قامت عليهما حضارة اليونان والرومان والفرس والفراعنة وإذا جربنا ورأينا أهواه الانتهاء الوطني كان انتهائنا قاصراً محدوداً في الأرض وحدها ، بينما يجب أن يكون الانتهاء حضرياً عيناً جاماها ، متصلًا بكل مقومات الإنسان .

ولقد كان من أكبر مخاذير التهضة : يتحققانها هو قدرة النفوذ الغربي على حجب مفهوم الاتئم الأصيل ، وأضفاه مفهوم جزئي إنساني إقليمي على النقوس العربية المسلمة .

ولا شك فإن المسلمين تخلعوا عندما فدوا الأدراك الحقيقة هويتهم وتراثهم وقدروا الإيمان بذاته المميزة لهم بوصفهم « خير أمة أخرجت للناس » وتقاس حضارة الأمم وأصالتها بدرجة صمودها أمام المتغيرات الحضارية الأخرى وثباتها على أصالتها وذاتها .

ولا شك أن هذا الامتحان الذي تواجهه (الذائنة الإسلامية) في احتكارها وهي في مرحلةضعف بالحضارة الغربية ( بشقيها ) هو من أخطر التحديات وإن صمود المسلمين ضرورة في هذا الامتحان الحضاري الذي لم تتحقق بهم أمة أخرى .

ولقد حرص الإسلام منذ أجياله الأولى على تربية اتباعه على قاعدة حماية الذاتية الخاصة وثبات مفهوم الاتئم العتيدي الأصيل ؛ حتى لا تنصهر شخصياتهم في الأممية أو العالمية وهم الذين يحملون لواء رسالة الإسلام العالمية والمدعون إلى إذاعتها ونشرها :

ولقد كان المسلمون طوال تاريخهم أكثر الناس حفاظاً على مخافة أن يقعوا في التبعية أو الاحتواء ؛ وكانوا قادرين دوماً على التمسك بمفهومهم الذي يميزهم عن الآخرين ؛ وقد كانوا دائماً يأخذون بالأساليب والتنظيمات المصرية ، ولستهم ما كانوا يقبلوا أن يتصرروا في النظم أو الأيديولوجيات ، وقد واجهوا حضارات الأمم منذ وقت بعيد واتخذوا منها موقفاً حاسماً ؛ إنهم لم يرفضوا حضارة الغير ولا علومهم ولا تجربتهم ، ولستهم لم يقبلوها أيضاً ، وكانوا منها على أسلوب من الرصانة والقدرة على الاخت و الرفض ، وما أخذوه منها أصاغوه وأضافوه إلى شخصيتهم وصاروا في يومئذ لهم يقبلوا أن يغدوا أي معلم من متعالم ذاتيهم ، لقد حولوا كل ما أخذوا إلى مادة خام يشكلونها في إطار مفهومهم تشكيلاً خالقاً . وإنهم في إنصافهم بحضارات الأمم فرقوا

بین نوعین ذہا : ما یتصل بالمقائد والتشريع ومن حيث الحال والحرمة وما یینہا من درجات وما یتصل بالعلوم العقلية والطبيعة والانسان ومنهاج البحث والتدوين ، وقد جعلوا حدود الله قواعد راسخة تحت اسم الثوابت ومتى خلا لها تحرر كانوا في دائرة المغایرات .

فقد صمدوا أمام ضوابط الربا والزنا والخر والمسير وغيره ، فهذه من الثوابت والحدود التي لا سبيل إلى الكلام فيها تحت اسم التطاویر أو غيره من المبارات الصالحة .

كذلك فهم قد رفضوا (أولاً) الانساب إلى غير الله ، أى أنهم رفضوا كلة الطبيعة والجبرية والختمية (ثانياً) وضعوا أساس الالتزام الرباني في المجتمع والحركة .

(٢)

ومن ناحية أخرى فإنهم قد رفضوا مقوله أن الانتقال من مجتمع الزراعة إلى مجتمع الصناعة من شأنه أن يغير الأخلاق ، فقد أفر المسلمين ثبات الأخلاق لأنها جزء من العقيدة الربانية الإلهية ، كذلك رفضوا كل ما يقال من أن التقدم التكنولوجي له تأثيره على حياة المجتمعية وإنه يفرض تغييرات في السلوك والأخلاق والمعاملات الاجتماعية ، والمسامون لا يقبلون المنهج وعما يفرضه هذا التقدم التكنولوجي ، وإنما يرون أن تنتقل هذه العلوم إلى بوابة قيمنا الإسلامية ومجتمعنا على أنها مواد خارجية والعدل والإخاء البشري يحذار لهم من جديد في إطار التوحيد والرحمة والمعدل والإخاء البشري ولا يقبلون أن يكونوا جزءاً من هذه الحضارة يخضعون لقيمها الخارجية بمعنیه عن الإيمان بالله ؛ ذلك لأن الغرب قد بنى هذه الحضارة خارج محيط الضوابط الأخلاقية والقيم الروحية وبذلك أصبحت أدلة من أدوات التدمير أسلوام للمجتمعات في السلم أم في التهديد بالحرب الذرية النووية التي تواجه العالم لأن يختطر دائم متجدد .

وفي مفهوم الإسلام أن العلوم والتكنولوجيا يجب أن يقدم ثمارها

لتتحقق في إطار الثوابت الإسلامية، وان الإسلاموية التي ترمي إلى حماية المجتمع من الانهيار والتي تحمل هذا النتاج العلمي والتكنولوجي أخلاقياً إنسانياً لا يحترم منه أحد، ولا يكون تهديداً لأحد، هو وسيلة لآراء الحياة ولتقدير أكبر قدر من المطام المادي . هنون أن يفقد المسلم فيها أى قيمة من قيمة أو يخرج عن الحدود التي حددها الله تبارك وتعالى أو الضوابط التي هي بمثابة صمام الأمان لحماية شخصية من الفرق وحماية مجتمعه من الاضطراب .

## ٣ - أزمة الهوية

إن هناك محاولة لتغيير الهوية الثقافية والاجتماعية الإسلامية من أجل إخضاع المجتمعات الإسلامية لمفاهيم غربية ترى إلى احتوائهم في دائرة المضمار الغربية بكل قيمها وأنحرافاتها وأزماتها ، وهذه واحدة من أخطر التحديات التي تواجه المسلمين في هذه المرحلة من تاريخهم ؛ ويكون لها أثر بعيد في ضرب طريق الصحوة وإخضاعه للتبغية الغربية بحيث لا يستطيع أن يقيم منهجاً إسلامياً خالصاً للحياة والمجتمع ، متحرراً من فساد واضطراب وأخطاء المنهج الغربي .

وما دام العرب الآن قد أصبحوا يملكون الطاقة والثروة ويعملون على بناء حضارتهم من جديد فإن القوى الغربية الماكنة المسيطرة على مصادر ووراثتهم ترى إلى إخضاعهم ، سواء بالإغرام أو بالاقناع إلى تقليل الانصهار في المضمار الغربية حتى يصبحون جزءاً منها وهذا هو أخطر ما يواجه العرب والمسلمين اليوم .

لقد هدلت في السنوات الأخيرة اتجاهات واسعة في الغرب عن طريق مؤسسات مختلفة تحت اسم العلم ترمي إلى إيجاد ما يسمونه حواراً ثقافياً متبادلاً بين العرب والأوربيين يرمي إلى ماذا؟

ـ يرمي إلى تضييق الفجوة بين العرب وبين العالم المتقدم ، والوسيلة إلى ذلك كما يدعون إليه :

ـ تغيير المفاهيم الحقيقة التي ترسّبت في العقل العربي ، والهدف هو أن يصبح العرب مشاركيين الحضارة بدلاً من أن يظلوا فائعين بدور الملقى .

ومن ثم يكون للعرب دور في عملية التغيير الحضاري ، وهم يرون أن الأزمة في البلاد العربية تكمن في عدم القدرة على التغيير نتيجة غلبة الاتجاه التقليدي أو سيطرة الزراث على الاتجاه التجديدي وهذه العبارات الشمقة المكتوبة بعنابة والتي تجرى دعاء واتباعاً من هنا وهناك لاشراكهم في هذه المؤتمرات ، ترمي إلى الخداع ، توّى إلى إخراج المسلمين من ذاتيّتهم الخاصة وصهرهم في بوتقة الحضارة الغربية ومن ثم يفقدون هذه المرة وجودهم نفسه ، وهي إحدى المحاولات التي تشتّرك فيها قوى كبرى ، ترغب إلى هدم ذاتية العرب والإسلام القائمة على قيم أساسية في مختلف مجالات الاقتصاد والمجتمع والسياسة والقرينة لا يمكن التنازل عنها .

ـ وهذه المزاجرة هي حلقة جديدة من حلقات دعم ، المسلمين والعرب في الحضارة الغربية بداعي (التقدم) ومعنى هذا أن التقدم الذي سيحصل عليه المسلمون ، والشرف الذي سيصلون إليه ، هو أن يكونوا نابعين لهذه الحضارة ، لابد أن يدفعوا إذماهُمْ مُنَا غالباً هو ذاتيّتهم الخاصة ، التي يجب أن يتجاوزوها إنما وأن ينضروا في الحضارة العالمية والفكر الغربي . فإذا لم يفعلوا ذلك وصفوا بأنهم حجر عثرة في سبيل التقدّم ، وأنهم لا يريدون أن يكونوا مشاركيين في الحضارة بقدون دور الميدع في مجالات الحياة المختلفة .

ـ ولا ريب أن هذه الخطأ ، هي حلقة جديدة في مزاجرة قديمة ، تتحت اسم النظور والتقدّم وإدخال التكنولوجيا ونحن نعرف أن الغرب لن يسمح بإعطاء العالم الإسلامي التكنولوجيا ولا العلوم العسكرية والحربيّة أبداً لأنّه يضع في تقديره أن يظل المسلمون على هذا النحو الذي هم عليه الآن مصدراً للنحّامات وصوّقاً لمنتوجات الغرب .

ـ ولكنها محاولة جديدة أو متّجدة ، لخداع العرب والمسلمين عن خابتهم الحقيقة وعن منظارهم الحقيقي في بناء حضارة إسلامية أصيلة قائمة على

منهج الإسلام ، وهي جزء من الخطط الذي يرمي إلى وأد الصحوة الإسلامية  
وأجهاضها وتفریغها من متنطلقاتها الحقيقة .

وأن هذه الأسماء المستخدمة لهذه الدعوى هي أسماء بجملة ، لافبة لها في البلاد  
الإسلامية ولا وزن لها في مجال الفكر الإسلامي مما أعطاها الغرب وبقى أو لم يعانا  
خادعا، إن منطلق هذه العبارات التي يرددوها دعاة الحوار العربي الأوروبي لاندل على  
شيء أكثر من أنها تجمل حقيقة مفهوم الإسلام من العلم ، والذاتية الخاصة التي يرسمها  
الإسلام للعلم والحضارة والنهضة ، وهي خطة تختلف اختلافاً عظيماً وواسعاً  
عن خطة العصارة الغربية المنهارة التي تلتقط الآن آخر انفاسها والتي قام بها  
على أساس تجاهل الصلة بآلهة تبارك وتعالى وعلى أساس الاستعلاء العلصري  
وهي أساس الأسراف في استهلاك الطاقات التي أعطاها آلهة تبارك وتعالى  
لناس تحت اسم الزرف والفساد والتحلل والجنس والآخر والمعاور .

وهذا مفهوم لا يرضاه المسلمون والعرب ولا يقبلون أن يتضمنوا إليه  
أو يكونوا جزءاً منه ، ومن قبله منهم فإنما يبتلي نفسه ولا يمثل الإسلام .

وال المسلمين لا يستعجلون قيام المجتمعات الصناعية أو الصناعات الثقيلة ،  
لأنهم يعلمون أن الغرب لن يعطيهم ذلك وأن أعطاءه للبابان ولافق دول العالم  
حضارة ومدنية ، فذلك قدر المسلمين وذلك موقف الغرب الذي لا يريد  
أن تقوم حضارة إسلامية ، والذي يحمل بكل ما يملك من مطروحات  
صبيانية وماركسية وعلمانية ووثنية على تأخير نهضة المسلمين وعلى أن لا تقوم  
الأمة الإسلامية التي تملّك الآن مقدراتها من الثروة والطاقة والتفوق البشري .

أما الحديث عن الهوية العربية فهو حديث بحري في نطاق العلمنية  
والإقليمية ، والهوية العربية في حقيقتها ومضمونها هي هوية إسلامية لأنها  
تستمد مفهومها الثقافي والروحي والاجتماعي من القرآن الكريم .

ولإذا كان هناك حوار حول لقاء عربي أوربي فإنما يجب أن يقوم هذا  
الحوار على أساس الاعتراف الكامل بهذه الأمة بمقوماتها الحقيقة . ويقدرها  
على إقامة مجتمعها الرباني وحضارتها الإسلامية ، أما أن يعمد اللقاء الأوروبي

العربي إلى احتواء المجتمع الإسلامي العربي في إطار النبالية الغربية والحضارة الغربية ومفاهيم الحضارة الاستهلاكية وتحرير المرأة حتى تكون أدلة الجنس والعلمانية وفصل الدين عن المجتمع فذلك مرفوض تماماً، وأن اعتناد أعمال وكتابات طه حسين وتوفيق الحكيم أساساً لهذه الهوية الثقافية فإن ذلك كله لا يغنى شيئاً، وإن يكون هناك إنكار للموروثات الإسلامية بل ستكون هي الأساس الممكى لاي نهضة وليس بين موروثات الإسلام أي خلاف مع العقل والعلم أو الفطرة ، وإنما هذا الخلاف هناك بين اللاهوت والعلمانية في الغرب ، وأن نقل هذه العبارات في إطار الحديث عن هويه عربية هو خداع وسخرية بالمستمعين الذين يعرفون أن معنى كلمة : ( الموروثات أصبحت مقدسة ) هو هجوم مباشر على القيم الأساسية لهذه الأمة وأن هذه الأمة لا تملك موروثات فللسکوريه كما تملك بعض الأمم ، وإنما تملك القرآن هداية السماء الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه وأن قداسته إن تغلق الطريق أمام التقدم وأمام النهضة وأمام بناء الحضارة بل هي التي تفتحها بشرط المسلمين نفسهم للتقدم والنهضة وبناء الحضارة وليس بمفهوم الماركسين أو الماسونيين أو العلمانيين أو الوثنيين الذين يضعون هذه السكلبات على ألسنة وأقلام التافهين والتافهات .

إن مثل هذه الماقولات لاحتواه المسلمين لا يمكن أن تنجح ، ولابد لدراستها من دعوة التافهين ، ودعوة التابعين ، الذين لا يعرفون أبعاد القضايا والتحديات ومن الذي يستطيع أن يصف الهويه العربية ( الإسلامية ) بأنها تعانى من الركود ، وأن هذا الركود مرده إلى طبيعة اللغة العربية الفصحى لأنها لغة التراث ، وما هكذا تساق الأمور ، فاللغة العربية لغة القرآن السكريم لا يمكن أن تقاس باللغة اللاتينية المقدسة التي أدخلت إلى المتحف ، ولن تخضع اللغة العربية لمناهج الغرب اللغوية ، لأنها تختلف اختلافاً واضحاً عنها ، إن دهوة العرب والمسلمين إلى العالمية – لا يقوم لأنها دهوة قديمة بأن كذبها ، ولكن نقول أنه بأنها خيانة الدعاة إليها لأوطانهم ، وإن يستطيع دعاة الموارد العربي الأوغرى ، أن يتحدثوا عن منهج عقلاني يقصدون به المنهج العلماني أي الاديني ، فهذا منهج لا يصلح للمسلمين والعرب وقد جرت الماقولات

خلال أكثر من قرن من الزمان على فرضه على العرب والمسلمين فلم يفلح ، وإن يصلح مع المسلمين والعرب غير مفهومهم : الذي هو مصدر المنهج العلمي التجاري الذي قامت عليه الحضارة المعاصرة ، وإن تخضع موروثاتنا للمنهج الغربي لأن موروثاتنا المتقدمة بعمقها هي فوق كل نقد ، وإن يكون للمنهج الغربي أي تبعية على الفكر الإسلامي الأصيل المستمد من منابع القرآن والسنة والذي سيظل المصدر الأول والأخير لكل نهضة ، صحيحة ، لا يقوم على الزيف والخداع أو الخيانة . ونحن نرفض الحضارة الغربية في جوادتها الإباحية الفاسدة وننفخ إلى استئناف بناء حضارة التوحيد .

### ٣ - احتواء العقل العربي

وهذه محاولة أخرى من محاولات تأمر دول الغرب على الإسلام ، هي محاولة جمع المعلومات عن البلاد الإسلامية وتخزينها خارج هذه البلاد بحيث تصبح سلاحاً في أيدي أعداء المسلمين يستطيعون به توجيه المجتمعات والسيطرة عليها . وأن اشتراك الخبراء الأجانب في أبحاث تتعلق بالاقتصاد أو الاجتماع في البلاد العربية من شأنه أن يجعل كل بيانات البلاد ومدخراتها وأثروها مكشوفة .

وقد أشار كثير من الباحثين إلى أن سياسة جمع المعلومات هي المحدى الوسائل العملية التي تلجم إلينا الدول الكبرى للتغلغل والسيطرة : يقول دكتور حامد ربيع ، لقد أصبحت المعرفة الدقيقة والواضحة بمفهومات الجسد الذي يراد تطويقه عنصراً أساسياً من عناصر التعامل مع الواقع السياسي .

ومن رأيه أن ما يتفق من ملايين حول بحوث مشتركة مع جمادات أجنبية له محاذير هي إطلاع الغير عن خفايا الوجود القوى سواء على مستوى الفرد أو الجماعة ، ليس فقط من حيث المخصصات السلوكيّة العالمية بل وتطور تلك المخصصات السلوكيّة واحتتمالاتها المستقبلة ، وأن هذا بمثابة غزو فكري تخضع له البلاد العربية والإسلامية وأنه يحول بين أي قطر من الأقطار

الإسلامية أن تصبح قوة ضاربة في المنطقة ، وأنه يمكن عن طريقه عزل أي قطر عن المنطقة ، وهذا العول يؤدي إلى تحطيم إرادة التكامل مع الأجزاء الأخرى فهو إذن يحول دون التقاء الأفطار العربية الإسلامية في وحدة متكاملة اقتصادية أو سياسية ، وأن من شأن ذلك أن يخدم أهدافاً لقوى الاستعمارية المتطوعة إلى السيطرة .

#### ٤ - عزل قضية فلسطين عن العالم الإسلامي

إن العالم الغربي يعالج قضيّاً التحدى الموجة إلى العالم الإسلامي على أنه وحدة جامعة فتضرب ضرباته هنا أو هناك ثم يفرض على المسلمين أن يحلّوا القضايا معالجة إلزامية ومن أخطر هذه المحاولات حاولة في أبعاد قضية فلسطين عن مكانها الإسلامي العام يجعلها قضية عربية وقضية جوار ، وقضية لا جدّين في البلاد العربية . بينما تنبّه مشاعر المسلمين بالاحسان بأن قضية فلسطين هي قضية المسجد الأقصى وأرض الأسراء والبلوغ الفال من أرض الإسلام وعتبة الجزيرة العربية ، ولقد أبدى العالم الإسلامي دائماً مشاعره للاشتراك في الجهاد من أجل استرداد فلسطين واسترداد بيت المقدس ولكن العرب الذين تطوقهم سياسات تضعهم في نطاق إفليمي تحوّل دون ذلك فيرفضون العون ويصرّون على العزلة .

المعروف أن الغرب عمد منذ اليوم الأول لسيطرته على الأرض الإسلامية والعربيّة على تجزئته هذه البلاد إلى وطنيات وقوميات بهدف تقسيم المنطقة والتّهامها جزءاً جزءاً والسيطرة عليها والسيطرة دون عودتها إلى وحدتها الأولى .

ثم عمد إلى الوقف في وجه محاولات الوحدة والتّوحيد والتّضامن ، وذلك هو أكبر خطر في وجه مقاومة النفوذ الغربي عامّة والنفوذ الصهيوني بالذات ، وهو ما أفاده العدو من تجاذب معارك الحروب الصليبية وحروب الفرنجية في الجناح الغربي ، فإذا أضفنا إلى ذلك مؤامراته المتّالية في استنزاف الثروات ، وتشجيع فكرة تحديد النسل بإشاعة ما يسميه باطلًا الانفجارات

السکانی وحرصن بعض الحكماء العرب على إبعاد العنصر الإسلامي ومحو القضية الدينية عن هذه القضية ، في نفس الوقت الذي اعتبر فيه اليهود أن قضيّهم دينية أساساً وأنها مستمدّة من التوراة ؛ كل هذا يستدعي إعادة النظر في هذا للوقف وتصحيحه ، ذلك أن تحطم العامل المشترك الذي يربط الشعب العربي مع الشعوب الإسلامية الإفريقية والآسيوية وأجزاء من أوروبا ينذر فيها الإسلام وسيطر على ملايين المسلمين هو من المسائل الحاسمة ، وهو من أعمال القوى القومية والإقليمية التي تتحمل على أبعد الإسلام عن أخطر قضية إسلامية والحكام القوميون والناصريون والماركسيون كل أولئك يصدرون عن مفهوم علماني تحطم في نكسة ١٩٦٧ وكشف عن زيفه وفساده ، وعدم قدرته على العطاء ، وما يزال القوى الموالية للغرب تتعاون مع قوى الصهيونية وقوى الشيوعية على المحيلولة دون قيام عوامل الوحدة من خلال أخطر قضية في الأمة الإسلامية اليوم : وهي (استعادة القدس وفلسطين) ولا ريب أن هذه الفلسفة الالتبالية العلمانية إنما قامت أساساً لترسي قواعد التقسيم والمزق والفصل بين أجزاء الوطن الإسلامي الواحد الذي تجتمعه عوامل التقافة والعقيدة ووحدة الفكر والمواطنة المشاعر التي رسّها القرآن السكري بم منذ أربعة عشر قرناً :

وقد قام اليهود بدورهم الطبيعي في إراقة الخلاف بين العرب أنفسهم ، وبين العرب وال المسلمين ، وبين الدول العربية والدول الإسلامية ، وكانت حكومة الجيش تساند مكاريوس ضد مسلمي قبرص الأتراك ومع الامبراطور ميلا سلاسي ضد مسلمي الصومال وارتريا ومع الهند ضد باكستان ، ومع جوليوس نيديرى ضد زنجبار .

وكانت مصر - إذ ذاك - تهاجم دعوة التضامن الإسلامي وتصورها بأنها حلف استعماري واستسلامي .

وقد أشار إلى هذا المعنى الأستاذ أبو بكر القادرى حين قال :

لن الدعوة إلى أبعاد الإسلام عن معركة تحرير فلسطين والقدس الشريف  
والقضاء على آية روح إسلامية وبقظة إسلامية وبعث إسلامي صحيح ،  
لقد آن لل المسلمين أن يعرفوا ما يراد بهم ، فالامر ليس أمر قضية فلسطين  
حسب ، إنما قضية الصحوة الإسلامية ، قضية الوجود الإسلامي ، قضية  
الوقوف ضد كل تحرك إسلامي للاستطاع لإسرائيل أن تحقق دوافعها التي  
تتعكم بها من النيل إلى الفرات .

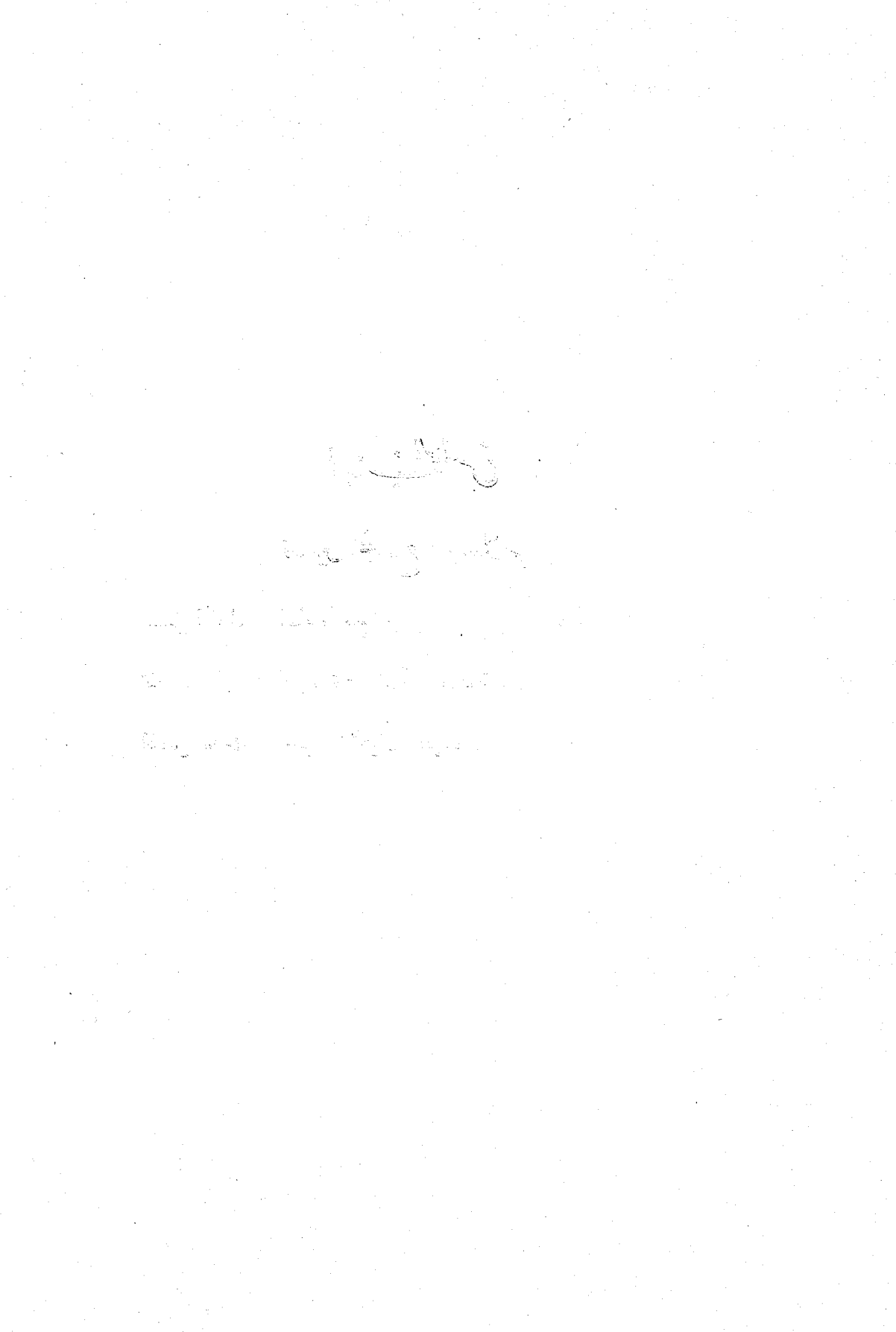
## الباب الخامس

تدمير المجتمع الإسلامي

الفصل الأول : فساد المجتمع .

الفصل الثاني : المؤامرة على المرأة المسلمة .

الفصل الثالث : احتواء الأجيال الجديدة .



## العنوان الأول

### فساد المجتمع

إن القوى الأجنبية عملت في سبيل حرمان الأمة الإسلامية من امتلاك إرادتها ، وذلك عن طريقتين :

(أولاً) عن طريق تزيف الفكر والثقافة .

(ثانياً) عن تدمير المجتمع وضرره بمخالف الموجات المسمومة عن طريق التعليم وعن طريق الفنون (المسرح والسينما) وعن طريق الصحف وعمدت إلى إفساد أمر بن :

١ - العلاقة بين الرجل والمرأة . ٢ - العلاقة بين الآباء والأبناء وطرحت في المجتمع عشرات الأسواء التي هلت على تحطم الشباب كالخمر والمخدرات وألوان الفساد والانحلال المتعددة .

و عملت هذه القوى على احتواء الأطفال عن طريق قصص منحرف ، وتفريح لهذه العقول من الإيمان والوطنية وصياغتها على الترف والإخلال .

إن تدمير المجتمع الإسلامي كان هدفاً أساسياً لنفوذ الأجنبي منذ سيطرة القوى الاستعمارية على بلاد المسلمين وعلى مصر وقد ت Kami هذا العمل حتى وصل إلى مراحل خطيرة ، وكان الهدف هو حجب الإيمان بالله ونعمته ومسئوليته للإنسان والزمام الأخلاقي ، ودفعه في طريق الشهوات وذلك فإن أحاط ما نما في منه هو الأزمة الأخلاقية ، وجاءت حكومات الأحزاب والاستبداد فعمقت هذه المفاهيم ودعمت النفاق والفساد والطامع في مالا يحل له .

وجاءت الأفكار اليسارية المسمومة فحلقت جواً عاصفاً من الطمع والخداع والتسليس والاختيال والتدافع نحو امتلاك مالا يحق لهم ، وكان من وراء ذلك

خطة النهيب العالمي الذي قامت به الدول المكبرى في سهل استغراق خيرات هذه الأمم .

واليوم تمر المجتمعات الإسلامية : بحالة من القلق الاجتماعي والفكري نعم كل جوانب المجتمع ويلع هذا القلق ذروته عند الشباب وطلاب العلم ، ومن مساوى العصر الحيوانة دون انتفاض الأجيال الجديدة يتجارب الأجيال السابقة والاشتباة بها والنظر إلى الآباء نظرة انتفاض ، مع أن بناء المجتمعات على الزمن لا بد أن يقوم على تلافي الأجيال وانتفاض الجديد بخبرة من سبقة .

وهناك البيت الإسلامي وفساده واضطراب علاقات الرجل والمرأة ، واضطراب القدوة في الآب والقدوة في الأم ، وأثر التعليم العلماني – المفرغ من قيم المقيدة والأخلاقية وإخطار وسائل الإعلام : السينما والمسرح والإذاعة والتلفزيون والصحافة ، وهناك المنظمات السياسية والاجتماعية المناهضة للإسلام ، والحركات التبشيرية .

وأخطر ما في ذلك كله صدور الأجيال الجديدة عن مناهج نفسية واجتماعية وتربيوية ليست إسلامية المصدر ، وليس إنسانية المستوى ، حتى يمكن أن تكون ذات قيمة مجردة ، ولكنها مناهج أما مرتبطة بالمجتمعات الرأسمالية أو المجتمعات الشيوعية ، فهي إما من هذا النتاج أو ذلك ، فإذا بنا حين نواجه موقفاً أو أزمة اضطراب في تصرفنا لأننا لا ننتمس الحلول الأصلية التي يقدمها لنا الإسلام وتختضن تارة لتيار الرأسمالي الغربي أو اليمار الماركسي وبذلك نخسر كثيراً كما خسرنا في موافق حاسمة ١٩٤٨، ١٩٥٦، ١٩٦٧ ، وما يهدى ، إذ كيف تستطع أن نعالج سوئم حياتنا الحتوات من الفوضى الوافد والتي تضطراب في سوئمه ، كيف نعالجها بأساليب العدو نفسه ؟ ونحن نعلم أن الغرب كله يشتبه يعلن أن مناهج الأيدلوجيات القائمة الآن قد فسدت وإن البشرية تتطلع إلى منهج جديد .

ومن أخطر وجمات مجتمعنا الإسلامية دعوة الناس إلى علاج مشاكلهم بالرقص والسينما والغناء . وفي دعوات الأغاني المبنية دعوة إلى عبادة الحياة

وأن يترك الإنسان شبابه الطبيعية ليأخذ نصيحة من الحياة ، أو أغاني اللاآدريه التي تذكر كل شيء ، أو تلك المسرحيات التي توجه الشاب إلى أن تكون طبيعى لا يخالق له أو تلك التي تحمل أسوأ صور الحوار بين الآباء وأبيه أو بين الزوجة وزوجها مما يهدى كل قيم الإسلام في إقامة العلامة بينها .

(٣)

أن هناك ثلات مظاهر خطيرة في المجتمع الإسلامي .

أولاً : المزدوج في الفن .

ثانياً : الترف في المجتمع .

ثالثاً : الإسراف في الاقتصاد .

إن المجتمع المصرى يمر بمرحلة خطيرة نفقة جميع مقرمات السلامة والصلابة والقدرة على مقاومة الأحداث فقد أصيب بالتراخي والتخلل نتيجة هذه الأجهزة المصرية المشوهة في السوق التي تدفع إلى تمديم الشخصية الإنسانية والقضاء على قدراتها .

فهناك الإسراف في الإنفاق حتى لا يقى فائض أو احتياطي .

وهناك الإنفاق ليس في الضروريات بل في الكماليات . هذه الملابس الغالية الرفيعة ، وهذا الطعام الكثير الذى يؤكل بإسراف ، وهذا المزدوج في الفن والمهبوط ، وهذا الإسراف في السهر وفي التوم ، وهذا التراخي في النظرة إلى الحياة كأنها ليست دافع قوة وحيوية وخشونة وإصرار وصمود ، وإنما عكس ذلك تماماً قواخ وانحلال .

ولقد نذهب بعيداً بل نسجل ما ذكرته الصحف : الأخبار ١٥/٧/١٩٧٨  
الأموال الضائعة فوق المائدة الخضراء ، يقول إبراهيم سعده .

إن ملايين الجنيهات تدخل خزينة الدولة ستوناً عن طريق أرباح أندية

القمار في بعض فنادقها الكبرى . دخان كثيف يهلاً صالة القمار في فندق ...  
 نسائم كثيرات يحمن حول شاب صغير السن يحملس أمام مائدة خضراء  
 ويقارض بالآف الجنيهات في الدور الواحد ، الحسائر لا تهمه الذي يهمه هو نظرة  
 الإعجاب الزائف التي تهال فوقه من العيون الجميلة التي ترقبه وتشجعه وتدبر  
 في وعدها الصامتة ، وقام الزبون محاطاً بالحسناوات والجميلات ليقضى فترة  
 الشروع في مكان آخر ، ثم تبين أن الشيكات بدون رصيد ، كيف يمكن  
 أن يحدث هذا في بلد مسلم ، والآن من ذلك أن يقول المحرر أن دولـاً عديدة  
 حصلت على الآف الملايين من الجنيهات عن القمار واستخدمته في تنمية  
 بلادها صناعياً واقتصادياً ، أنها تنمية من المال الحرام الذي لا ينفع  
 هذه واحدة من مفاسد المجتمع : القهر .

وهذا موضوع آخر (الأخبار ١٩٧٨/٦/٧١)

تحت عنوان (الدولة تخسر وتجار الوسيكي يكسبون) القضية هي أنه رغم  
 ارتفاع رسوم الجمارك والضرائب الكبيرة على الحنور فإن طوفان الوسيكي يغمر  
 الفنادق والللاهي الليلية وال محلات ، وتحدث عن ملوك تهريب الوسيكي  
 الذين ربحوا ملايين الجنيهات .

لقد عثرت الجمارك على ١٢٤٠ صندوق وسيك في ملءى ... ، الخاص  
 بالفنانة ..... ، وأكتشفت الجمارك أن هذا الوسيكي لم يسدد عنه  
 الرسوم الجمركية ويقدر بمبلغ ٤٠٠ ألف جنيه والوسيكي موجود وبكلورة  
 شديدة — هكذا يقول التحقيق الصحفى — في كل ملاهي شارع الورم .

وعندما ارتفع استهلاك الوسيكي الذي وصل في فندق واحد عام ١٩٧٧  
 ما يساوى ٨٣ ألف جنيه ، وهناك الأنواع الأخرى من النبيذ والبيرو والعصير ؛  
 ومن وراء ذلك أرباح الفنادق من هذا الحرام .

وهناك المخدرات : والتحقيق الذي قدمته الأهرام في ٤/٢/١٩٨٣ يكشف  
 عن حقائق خطيرة حيث يقول العناوين : مصر تخسر سنوياً مليار جنيه - من  
 تهريب مهدر وتكليف مكافحة المخدرات ، إن هناك مبلغ ٧٠٠ مليون جنيه

يتم شهرياً إلى الخارج بالعملة الصعبة كل عام لشراء مخدرات بالإضافة إلى ٢٠٠ مليون جنيه يدفعها المصريون ثمناً للمخدرات التي يتعاطونها ويحولونها إلى سنة آفيون بمضغونها تحت الدرس أو إلى دخان يتلوى بنار الجوزة بعد أن يكون قد أكل المخ وهد الجسم ، وفي تقرير مجلة الأهالي ١٩٨٣/٥/٢٥ يكشف عن مجموعة من الحقائق الخطيرة : يقول إن إعصر الانفتاح انتهى بزيادة عدد كباريات شارع الهرم بنسبة ٣٧٥٪ وارتفاع عدد الشقق المفروشة لأغراض الدعاية عشرة أمثالها وزيادة جرائم خطف الفاقدات بنسبة ٤٠٠ في المائة وظهرت أنماط جديدة من الجرائم كتهريب الفتيات للخارج وتحول المرأة إلى سلعة تقاس قيمها على أساس جمالها ودلالة لا على أساس إمكانياتها ومواعيبها وقد ساعدت الظروف التي نشأت في عصر الانفتاح إلى زيادة حالات الطلاق وأهم الأسباب غياب الزوج أو غياب الزوجة ، وقد طالعنا الصحف بالحوادث والقضايا بالطلاق نتيجة شكوى الزوجة من غياب زوجها في دولة أخرى وإنها تخشى على نفسها الفتنة .

كانت ظاهرة سفر المصريين إلى الخارج كإحدى الظواهر المصاحبة للانفتاح ، وقد أدت إلى تدهور العلاقات بين الرجل والمرأة داخل الأسر، بل وأصبح من الصعب قيام الأسرة أصلاً ، وخاصة مسألة الإسكان التي أصبحت حائلاً دون مسألة الزواج . حيث لا يستطيع المجتمع أن يوفر السكن لكل أسرة .

ومن النتائج الخطيرة لهجرة المصريين إلى الخارج : تأنيث العائلة المصرية ، إلى أن حوالي نصف المصريين المتزوجين الناجحين إلى البلدان العربية يعودون لولادهم وأطفالهم في الوطن الأأم وهذا ما يؤدي إلى أن الزوجة غالباً ما تتولى وحدها إدارة الأسرة المصرية بصورة كاملة بما في ذلك تربية الأطفال في أخطر سنوات النشأة ، إن جيلاً كاملاً من ناشئة عصر تنموا الآن في ظل عائلات وحيدة الوالد ، فالوالد الآخر لا يبعد كونه زائراً يعود إلى العائلة ، بين فترة وأخرى ، والخطر في سفر المرأة وحدها في مجموعات غالباً ما تكون من فئات مهنية وشبه مهنية وعائلات من ذوي

العلاقات البعضاء ومدبوّات للبيوت ومربيات وخدمات ، والسيدات المهاجرات  
لما أنهن غير متزوجات أو متزوجات دون صحبة أزواejن .

هذه الظاهرة مطرد من مطابر زعزعة استقرار العاملة المصرية بسبب  
البحث عن المال .

كذلك فقد تشكلت لدى هذه الفئة من النساء قيم جديدة نتيجة للمigration  
والحصول على الأموال ، ظهرت بصفة خاصة في نمط الاستهلاك ابتداء من  
السيارة إلى الأجهزة الكهربائية إلى الملابس والأكولات .

وأشارت الصحيفة إلى أن الإفتتاح على العلاقات بين الرجل والمرأة ،  
فقالت أن هناك ظاهرة انتشار البناء والاتجار به سواء في داخل البلاد  
أو خارجها وتزايد أمر هذه الظاهرة في سنوات الإفتتاح ، وقد أشارت الأهرام  
في ١٢/١٩٧١ إلى ازدياد نشاط تجارة البغاء في الخارج فذكرت تحت عنوان  
(لسكي لا تقع في المصيدة فتاة واحدة ) ، ونشرت أيضاً :  
(٨٢ فتاة مصرية دفعة واحدة وقعت في شراك الخداع ) .

ونشرت أيضاً : شبكة رقيق ، ٣ فيلات تديرها عصابة للرقيق البعض ،  
تهمت ١٧ امرأة في مطار ، أكثر من ٣٠ ألف جنحة آداب بين دعاؤ وتحريض ،  
كالفسق وإدارة منازل الدعاية ، ٨٩١ قضية آداب بين ممارسة البغاء كعادة  
 واستغلاله والاتجار فيه ، بين عامي ١٩٧٠ / ١٩٧١ ثم يقفز الرقم خلاة  
 إلى ٩٧٨

لأن المرأة والفتاة المصرية تعيش تقاضاً صارخاً بين نموج المرأة ، نصف  
العارية المعلن عنها في الإعلانات والتي تتطاير بالمعظور الفرنسيه وترى لدى الآزياء  
المستوردة وتدخن السيجارة الأجنبية وتركب السيارة الفارهة ، هذا النموج  
يطل من الإعلانات خاصة من شاشة التلفزيون على نسائنا وفتياتنا ، ليل نهار ،  
فتشمله المرأة وتحاول تقليله ، ولو باعت نفسها .

ولم يقتصر الأمر على هذه القصة الجديدة في نوعها على المجتمع المصري

بل الخطورة تكمن في ظهور فتيات جديدة كالطالبات والفتيات وزوجات بعض الفتيات المحافظة في المجتمع وإضمامها إلى قائمة المترممات في قضية دعارة هرت الرأى العام نحمد أن فيها ثلاثة طالبات وزوجة ضابط وأستاذ بالطب وزوجة منتج سينما .

ونجد هناك أيضاً شكل التصدير المقنع للدعارة وذلك عن طريق الزواج القانوقي (غير الشرعي) الذي يأخذ شكل الشراء على التحو الذي كان معمولاً به في عصور الرقى والجواري . خاصة للبنات الصغيرات في السن .

هذه العوامل كلها تكشف صورة الاستهتار الاجتماعي الذي يمر بها المجتمع ، نتيجة الانحراف عن المفهوم الإسلامي الأصيل القائم على التقوى والرحمة والقlemاء ، والتلاس مصادر الحلال في العمل وأخطر من ذلك كله اعتماد المخدر والمخدرات والقهار والسياحة كمصادر رئيسية للاقتصاد بينما هي من الأموال القدرة التي لا تصلح لبناء أي مشروع حقيقي .

ويأتي البغاء السرى ليرسم سحابة سوداء في المجتمع المصرى .  
فهناك ظاهرة بيع الأجساد . وتوى فريدة النقاش في بحث لها تحت عنوان (سام بلا ريش) وهي ماركسية التفكير : أن المصدر الدافع لاتجاه بعض الفتيات إلى البغاء هو قلة الحيلة وقلة الخبرة والجوع وانتهاء بظروف عمل الخادمات الصغيرات في بيوت الأغنياء أو موت عائل الأسرة وتشردتها ، ونرى أن الموقف تطور في السنوات الأخيرة بأن أصبحت هناك أعداد من النساء المتعلمات تعلمها غالباً والآلاف جتن من أسر مستورة وميسورة ، يقول :  
يقول : وجلت في بجن النساء بمجموعة طالبات من الجامعة ، ومهندسة ديكتور وسيدتين بدرجة مدير عام وزارتين هامتين وزوجة مستشار وخبيرة جيولوجيا ...  
أى أن معنى هذا أن التفسير المادى لجريدة الزنا ليس كما يصوره نجيب  
محفوظ ويوفى إدريس من أن نتيجة السقوط هي عدم وجود لقمة العيش  
وهو تفسير باطل ومضلل ، والحقيقة أنه لا يوجد هناك إيمان بالله يحول بين  
النفس وبين الاندفاع نحو الشهوات وأن الحرارة المؤمنة لا تأكل بتديها .

أن الفساد اليوم يتمثل في صورة إغراء الحضارة الغربية التي تتطلع إليها بعض الفتيات والرغبة في الوصول إلى المتعة والثراء والإنفاق الجنوبي في وسط خلاً تماماً من التربية الإسلامية أو من معرفة حق الله ، أو من بناء رادع يحول دون السقوط ، مما يدفع الفتيات إلى المهاجرة بأجسادهن بغية الوصول إلى أمال ومنه إلى السيارات الفاخرة والغرف الورثة .

وإذا كان السجن هو الرادع الوحيد اليوم فإنه رادع واه ، فإن هذه الفتيات سوف يتذمرون الأيام الباقية حيث يمدنون مرة أخرى إلى نفس الحياة القدرة ، ولو كان المجتمع الإسلامي لفتح لهن صفحة جديدة من معرفة الله والتوبة والاتجاه إلى العمل الصالح .

إن هذا المفهوم المسيطر على هذه المقلبات من العمل في تهمارة البغاء للوصول إلى الثروة الطائلة ، وإلى الفسادين والمطهور هو تصور فاسداً نتيجة اضطراب الحياة الاجتماعية واستعلام مفاهيم الثراء الفاحش التي يتحقق للرجال عن طريق الرشوة والخطف ويؤيد أن يتحقق بعض النساء عن طريق البقاء .

إن بعض مصادر ذلك هو الشعار الذي جرى بين الطبقات وانطلق من البضائع الأجنبية الفاخرة ، وهذه الفنون المسمومة التي تطaci للغرائز الدنيا العنان .

ـ إن ظاهرة المرأة المتعلمة التي تغمس في تيار تجارب البقاء ، ظاهرة جديرة بالتعرف عن مصادرها وأنارها الخطيرة على المجتمع .

\* \* \*

ـ وهناك ظاهرة أخرى من ظواهر اخلال المجتمع هي ظاهرة الرقص المفسدة الآن بشكل واضح في كل مشاهد التلفزيون ، كلئما هي دعوة صريحة إلى الرقص موجهة إلى كل فتاة وطالبة و طفلة .

ـ وقد تعامل الأصوات بالطالية بمنع الرقص من لوحات التلفزيون ومن المسارح والفنادق . وكيف تكشف الرافضة عن جسدتها على هذا

الجحود المبين ، حين تقبّل أمّا الرّجال مستعرضاً أنوثتها وهي شبه عارية  
تتنشى وتنطوي كالآفعى بل هي أشد فتكاً من الآفعى وتألق بركات جريته ،  
ومع ذلك فإن هناك دعاية مضللة تنتشر في كل مكان . عن الفن وقداسة الفن .  
وكيف يتحتمل شبابنا في سن المراهقة هذا المنظر وكيف تخس الفتاة أن ذلك  
وما ورآهه أمرًا مشرعوا .

والعجب أن التغريبين الظالمين يدعون بأن الرقص في الأدبان الفديمة ،  
أى في أدباني الونية التي عارضت دين الله الحق ، وهي صناعة التلمودين  
على مدى العصور .

ويقول الفريق سعد الدين الشريفي : ليس الرقص عيباً في مجتمع يؤمن بالله  
وپرسالات السماء ، ويقول . هل نضحى بأخلاق الأمة خوفاً من ضياع  
بعض دولارات السباح التي تعتمد على الرقص والخلاعة . وهل نحن  
نضحى أخلاقياتنا ازاء السباح بالآخر أو بالوسائل المؤدية إلى الأباحية ؟  
ما أظن أن ذلك يرضي عنه الغيورون .

## الفصل الثاني

### المؤامرة على المرأة المسلمة

منذ بدأت سلسل الاستعمار الاجنبي وأغلال النفوذ الاجنبي تسيطر على المجتمع الإسلامي وتطوره وقد كان في تقدير كرومر وغيره من دهافة الاستعمار أن تكون مسألة المرأة من الأسلحة النافذة في هدم الأسرة وتدمير المجتمع الإسلامي وكانت من بين أربع دعوات عمل كرومر على إنفاذها في مصر خلال حكمه في مصر (١٨٨٤ - ١٩٠٦) هي :

- (١) المسئولية التي تهدى القيم الأخلاقية والاجتماعية وإثارة روح الإباحة .
- (٢) تحرير المرأة .
- (٣) إفساد التعليم وتغريمه من القيم الإسلامية .
- (٤) ضرب اللغة العربية وإعلاء اللغة الأجنبية والقاميمات والكتابات بالمحروف اللاتينية .

وقد استطاع خلال فترة حكمه - التي لامتدت ربعة قرون كامل - أن يضع القواعد التي تتحقق هذه الأهداف ، وكانت قضية تحرير المرأة من أبرز ما عمل له النفوذ الاجنبي بازاحة الحجاب وإشاعة روح السفور ، وخلق روح الاستهانة بالقيم الأخلاقية . ذلك أن الإسلام في الحقيقة هو الذي فتح للمرأة باب حريتها بعد عصور من الظلم والظلمات ، ولكن ما كانت تطمح فيه القوى الغازية هو هدم الأسرة وإفساد الآجيال ، إيماناً بأن هذا هو منطلق إفساد المجتمع كله .

وقد نشرت وثائق كثيرة من علاقة قاسم أمين بصالون نازلى هانم فاضل التي كانت تحمل لحساب الاستعمار البريطاني وكيف استدوج إلى كتابة هذا البحث

وقد ظهرت في السنوات الأخيرة أبحاث كثيرة تكشف هذه الغايات البعيدة الخطيرة وقد أشارت السيدة صاف ناز كاظم في كتابها (في مسألة السفر والحجاب) إن هناك علاقة بين المسؤولية والمهامونية في الاستراتيجية مع الاعتلaf في التكتيك القضاء على الإسلام وترى أن الذي يساعد على تحقيق هذه الأهداف أن قضية تحرر المرأة (بمعنى رد حقوقها الشرعية التي كفلها لها الإسلام) لم تأخذ اهتماماً من الطليعين من رجال الدين الثوار في مطلع القرن العشرين؛ وتقول إن غياب هذه المبادرة الإسلامية دفعت قضية تحرير المرأة إلى أبواب لا تنطلق من أرضية إسلامية أو تصور إعلامي (من جانب الثقافة الغربية)، وبها نماذج المرأة الأوروبية والأمريكية، كذلك أمكن الفصل بين قضية تحرير المسلم وقضية تحرير الوطن المسلم، وتقول الكاتبة بعد مناقشة كتب قاسم أمين إن دعوة قاسم أمين خدمت أهداف المسؤولية الرامية إلى إضعاف سطوة الإسلام الإيديولوجية باهتزازه ديننا ودولته.

كما تخرج من المناقشة بأن دعوة قاسم أمين لتحرير المرأة هي في حقيقتها دعوة لمحاكاة أوروبا . وتهم الكاتبة قاسم أمين بسوء النية رغم إراداته التي أوردها في كتابه «تحرير المرأة، المرأة الجديدة»، هذه الآراء التي تتفق تماماً مع الشريعة الإسلامية ، كما تعرف هي نفسها بأنه، ينافش هذه الأمور ديننا بوقار وتركيز وسعة إطلاع فقهي (وهنالك قول بأن الأجزاء الإسلامية لم يكتبها قاسم أمين بل كتبها الشيخ محمد عبده) وخلاصة القول إن الاستهانة به يستهدف ضرب الإسلام وضرب أية حركة إسلامية ، ومن أجل ذلك ركز على اللغة العربية (لغة القرآن) وعلى المرأة المسلمة ، ولقد كان تمثل المرأة الجزائرية بمحاجتها سلاحاً حاداً ضد فرسان الجنائز وضياع شخصيتها الإسلامية . وبالحملة فقد كان عمل قاسم أمين دعوة إلى محاكاة أوروبا والخروج من الأصولية الإسلامية .

ولقد كانت التجربة الخاصة بالمرأة حين ينتظر إليها الآن بعد أكثر من ثمانين عاماً تكشف عن سقوطها وفسادها وأنها كانت على حساب الإنجيل

المجديدة وأئمـا تتعارض مع تركيب المرأة الفسيولوجي ، والعقلي والروحي ، وإن هناك دعوة واسعة عريضة اليوم إلى عودة المرأة إلى المنزل . هذه الدعوة ليست في مصر وحدها ولكنها في الغرب ، لقد تبين للمرأة في الغرب أن التجربة كانت خامرة وأن أعظم إنتاج المرأة في الحقيقة وهو الطفل فقد ضاع تماماً ولقد نادت الكلمات المجادة إلى القول بأن الطفل هو أروع عمل قومي وهو تربية مواطن صالح بل إن الدعوة امتدت إلى إلزام المرأة بأن تعطي ثديها لطفلها ولا نفع منها الآليان المعاقة . إن هناك تصعيداً شديداً في أوروبا والغرب كله . اليوم تمحو دعابة الطفل ، وإلى ولادة الطفل نفسه بعد أن انخفضت نسب للوالد في الترب كله .

والحقيقة أن وراء هذه المؤامرة بالنسبة للمرأة سواء في الغرب أو في العالم الإسلامي قوى اقتصادية تلويده ت يريد هدم المجتمعات وتدميرها ، وقد تابعنا تحسن في مصر والعالم الإسلامي هذه العملية تحت ضربات الطبول باسم [التقدم ، وقفه أخفق عنا هذا المفهوم ، وتولى قادة فكرنا وزعامتنا دفعنا معصوفي الأعين [بتسلل هذه التضحية الشديدة الخطورة تحت اسم الحرية ثم تبين أنها عملية خطيرة أراد بها إيصال الأمة الإسلامية إلى عصور الاستسلام والانحلال والانصار في المضمار الغربي بحيث أصبح المجتمع الإسلامي على وشك إلقاء نفسه في سبوتقة العلانية والأمية ، التي يفقد معها أعظم مالديه وهو ذاتيته الإسلامية .

ولقد وجد في كل عصر ومرحلة دعاء يكشفون مدى هذا الخطر ويدركون المسلمين بحقائق الأمور وبضرورة الالتزام بالاصالة والرشد الفكري .

ولكن قوى التغريب والقوى الثقافية لا تتوقف عن ثب سمومها عن طريق من يتسمون باسمائنا ويتكلمون لغتنا ، أمثال طه حسين ولويس غورن وغيرهم من اليساريين والشعوبين الذين يهدفون إلى هدم قيم الإسلام ، بل إن هناك فريق من النساء السفويات يعمق على إثارة هذه الشبهات في مقدمتهن حسن شاه ونوال السعداوي وفاطمة سعيد تلميذات أمينة السعيد .

ولما كان النفوذ الاجنبي وأوليائه في الداخل يعملون على أن لا يتحقق

قيام المجتمع الإسلامي الصحيح ، فإنهم دائمًا يوقدون النار وفي أيديهم جميع الوسائل وأهمها الإعلام لخداع الأجيال الجديدة .

ولما كان من أكبر منجزات الصحوة الإسلامية هو عودة المرأة إلى الحجاب ولكل مفاهيم الإسلام في رعاية الأسرة وحماية الطفل ، فإن هناك محاولات ترمي إلى الإساءة إلى هذه النسخة ووضع العقبات أمام خطواتهن الصحيحة .

(٢)

لقد حاولت دعوة التغريب أن تفسد الرقي بالمرأة المسلمة حين طرحت عشرات من المفاهيم المسمومة في قضايا للإسلام فيها موقف واضح ، إسقاط التغريب أن يثيرها من خلال المسرحيات والافلام ونحو اليوم نرى أمثال حسن شاه وتوكال السعداوي وغيرهما يندفعون وراء هذه المحاولات البالية الذي ما يزال العلم وواقع حياة المجتمع والفطرة تكشف يوماً بعد يوم افادات هذه الدعاوى وبطلانها وأخطر هذه القضايا .

(١) المساواة بين الرجل والمرأة .      (٢) مهمة المرأة الحقيقة .

(٣) مسؤولية الأسرة (٤) عمل المرأة . (٥) سوية المرأة في حواطفها وجسدها . فقد أندفعت المرأة وراء هذه الأهواء فكأن ضحايا للأهواه ولم يتبن حقيقة الموقف إلا بعد أن تحطمت الأسرة ، وحلت المرأة أو زوجها أخطاء ولو أن المرأة استأنست بفهم الإسلام الذي أهداء الله تباركه وتعالى وهو التعليم بها والرحيم بها — لما هوت في هموم الشقاء والانهيار والتحطّم . وقد جاء كثير من الباحثين — حتى الغربيين منهم — في السنوات الأخيرة فاستطاعوا من طريق العلم أن يؤكدوا هذه الحقيقة التي لا سيل إلى تجاوزها أو إنكارها (وفى مقدمتهم الدكتور الكسى كاريل صاحب كتاب : الإنسان ذلك الجحول ) .

وقد أكدت هذه الابحاث أن تركيب المرأة مختلف عن تركيب الرجل من جميع النواحي المترتبة على المعرفة والعقلية والنفسية ، وإن المرأة قد خلقت بخلقها كيانها على نحو يمكنها من أداء رسالتها التي خلقها الله لها ، فإذا تجاوزتها اضطرب كيانها العصبي والنفسى . كما أكدت الابحاث أن المساواة بين الرجل والمرأة لا سند لها من علم أو فكر سليم في أي ناحية من النواحي .

إن هناك فروقاً بين الرجل والمرأة من النواحي الأربع البيولوجية ، والفيسيولوجية ، السيكولوجية ، العقلية — وأن العالم إذا أراد أن يحل مشكلاته فلا بد أن يعود بالمرأة إلى وظيفتها الأولى وهي تربية الأجيال — يقول الدكتور كاريل المكينس على جائزة نوبل عن الفرق بين الرجل والمرأة من الناحية البيولوجية : أن الأمور التي تفرق بين الرجل والمرأة لا تختلف في الأشكال الخاصة بأعصابها الجنسية والرحم والحمل وأن هذه الفوارق ذات طبيعة أساسية نابعة من اختلاف نوع الأنسجة في جسم كلّيما ، كما أن المرأة تختلف عن الرجل كلياً في المقدار الحكماري الذي تفرز في الرحم داخل جسمها فكل خلية من جسمها تحمل طابعاً انتوياً . وهكذا تتكون المضادة المختلفة بل وأكثر من هذا ، فهو هو حال جهازها الصبي وترجع فروق أيضاً كثيرة بين الرجل والمرأة في الوزن وفي النظام وفي القوة البدنية وفي غير ذلك ، أما الفروق الفسيولوجية (الوظيفة) فإن أعضاء الجسم تتحذّل شكلًا يتناسب والاختلافات ، فهنا فروق من الكبد وفروق في الدم يقول فروسيه في دائرة معارفه : أنه بنيجة لضعف دم المرأة ونمو جسمها الصبي فإننا نرى مزاجها الصبي أكثر تهييجاً من مزاج الرجل فتركبها أقل مقارنة لأن تأديتها لوظائف الحمل والأمومة والرضاعة تسبب لها أمراضًا قليلة أو كثيرة الخطورة .

يقول الدكتور درفاني في دائرة المعارف الكبيرة : إن الجموع العضلية عند المرأة أقل منه كما لا هذه الرجل وأضعف منه بمقدار الثالث والقلب عند المرأة أصغر وأخف منه بمقدار ٢٠ جراماً في المتوسط ، فالرجل أكثر ذكاء وإدراكاً بالمرأة أكثر انفعالاً وتهيجاً . كما يقول بكلام ديلين في دائرة المعارف الكبيرة : إن الحواس الخمس عند المرأة أضعف منها عند الرجل .

أما الفروق للسيكولوجية فهناك فارق بين الرجل والمرأة في العاطفة ، والمرأة أكثر حساسية وتأثراً بالظواهر الطبيعية ، والمرأة لا تستطيع حفظ الأسرار والمرأة تجذب القبائح سعادتها ما أكثر من فكرة .

وانفعالات الرجل أعنى أثراً من انفعالات النساء ولمكنها أقل بمسك

النساء اللائي تظهر عليهن الانفعالات الحادة الفجائية من غير تحكم أو إختيار،  
وقد لوحظ أن جرائم الشباب هي التشاجر والفسدة والتشرد، أما البنات فإن  
جرائمهن من الأمور الحسية، والكذب ومحاولة الانتشار.

— أما الفروق العقلية فقد ثبتت من الدراسات أن هناك فرقاً في النواحي  
العقلية بين الرجل والمرأة، وفي كتاب الذكاء وقياسه، للدكتور جابر عبد الحميد  
لوحظ على الدوام أن الذكور يمتازون في نواحي القدرة الميكانيكية كذلك  
يتفوقون على الإناث وفي الاختبارات التي تتطلب الاستدلال ويتفوق البنات  
في اختبار الدقة وفي استخدام الأصابع من الأدراك الكافى للتفصيل.

— وهناك فترات خاصة تمر بها المرأة ولا يمر بها الرجل، وتظهر فيها  
أوضاع كثيرة، تكون خلالها مضطربة قلقاً، لا تتمكن من أن تسير سيراً  
طبيعياً وهي حالة الدورة الشهرية والحمل والولادة والنفاس. يقول دي فلدو في  
كتابه الزوج المثالى: أما الأعراض البدنية الشائعة في المرأة قبل الحيض وخلاله  
فهي الشعور بالتعب والضيق القامض ويظهر الصداع غالباً وبرداد تدفق  
اللعاب ويتمدد السكري ويتضخم ويحدث نقص في السكري الصفراء ويضطرب  
المضم كما يتضطرب شهوة الأكل إلى آخره.

هذا الذى يقوله العلماء قال به القرآن قبل أربع عشر قرناً وأبان الإسلام  
في حكم كتابه وفي أحاديث رسوله، أن هناك فروقاً عميقة بين المرأة  
والرجل، وأن هذه الفروق تتبعها فروق في مهنة المرأة الحقيقية، وهي  
مقدمة لنوع من العلاقة بين الرجل والمرأة تكون فيه للقواعد للرجل؛  
ولكن المطروحات المسمومة كلها عن طريق القصة والمسرح والتلفزيون؛  
تحاول أن تضع المرأة موضعاً مختلفاً، ومن ثم تفسح الطريق لخوار بقى  
 تستعمل فيه المرأة على الرجل، وبشانت الآباء أية، دون أن نراجع أنفسنا  
في أن هذا ليس مفهوم ديننا، وأن هذه السمات المهاجنة ومسقطها المطرود  
المهين مدسوس علينا لدم مجتمعنا، ولو أن المرأة حرف حدود علاقتها  
بالرجل، وعرف الآباء حدود علاقة بأبيه، وأدى الزوج دوره بأمانة  
وأدى الآب دوره بأخلاص لما وجدت هندنا هذه الازمة الاجتماعية الخطيرة.

ويحق لنا أن نقول للحسن شاه وفاطمة سعيد ونوال السعداوي أن هذه الأفكار التي تدور في رؤوسكم وكتاباتكم ليست أفكاراً أصلية في مجتمعنا ولا في عقيدتنا ولكن هذه الصور التي تقدّمها كتابات في مجال القصة لا تمثل أصالة مجتمعنا وإنما هي مترجمة من قصص أجنبية ثم غيرت فيها الأسماء والأماكن ، وأن المسلمين والعرب قيم ومفاهيم وأخلاقيات واضحة في التعامل والمحوار . وأن هذه السكتات كلها لا قيمة لها وهي لن تبقى لأنها لا تمثل حقيقة جوهر هذه الأمة ولا خبرها ، مما أتيح لها في الوقت الحاضر من بروز أو لمعان وأن هذه الصيحة المضطلة عن معاناة المرأة وما يسمونه الإرهاب الفكري الذي يمارسه الرجل حل المرأة المتحررة ، كل هذا كلام لا قيمة له ، فإن مهمة المرأة الحقيقية ليست هي تلك ، وإنما مهمتها واضحة مفهومة وأن المرأة الناشرة التي تجد مثلها الأعلى في مدام بوفارى لا يمكن أن تجد حياة زوجية طيبة ، لأنها تتطلع إلى أوهام من العذود والجنس والتحرر لا يقبلها المجتمع المصري العربي الإسلامي .

(٣)

نحن نعرف خيراً أن ماسمي حرّك تحرير المرأة هو عمل من أعمال الماسونية وأنه بدأ في أوروبا تحت لواء إذلال المرأة وتنظيم بكارتها ودفعها إلى سوق الخاصة بأيدي القوى العالية التي كانت تخطط لها برونو كولات صهيون وأن الاستهداف والتفرز الاجنبي حاول أن ينقل هذه الصورة إلى مجتمعنا وأنه ليس هناك ذلك الوهم الذي يرى أن المرأة انتزعت حريتها من أيدي الرجل فليئن الأمر كذلك وإنما هو الرجل الذي فتح لها هذا الباب لغاية في نفسه ، سولّكتها مع الأسف انخدعت به وترك أطفالها للخدمات حتى أصبحت في البيوت مظلة كثيرة ، وتردّت الأجيال التي تربت في أحضان الخادمات ، ونهايات في جو من الحقد والتعدّى والعنف ، لأنها لم تجد حنان الرحمة ولم تجد الصدقة التي يحتضنها ويربي فيها عنصر الإيمان أو الأمل ، وفي العمل أيضاً كانت خدعة أخرى من الرجل للمرأة هي خدعة المخالفة ، وأخيراً أحسّ المرأة أنها ضعيفة ، وأن الرجل أراد منها أن تكون سلعة وأداة ، يحولون مختنق المرأة بمحاجة في أي عمل تولنه ولم تختار المرأة مسداً الطريقة

ولتكن الرجل هو الذي أجهزها وأخرجاها عنوة والمرأة تؤمن اليوم بأنها كانت على خطأ ، وأن استمرارها في العمل خارج البيت هو مزيف من الخطأ .

إن أكبر أخطاء المرأة في المجتمع الإسلامي هي :

- (١) المما كاه العميم بغير تفرقة بين الأحوال عندنا وعند الأوروبيين .
- (٢) الصور المتحركة التي تعرض لنا كل يوم مفاسد الحياة الفراغية على نحو يراد به الإغراء وفيها يراد به التعليم والتزييب .
- (٣) انتقال الآلوف من أبنائنا إلى أوربا يعيشون هناك من غير رقابة ولا نقيود بالخلق الإسلامي .
- (٤) القراءة الرخيصة التي يصح أن يقال فيها ما يقال من أن الردى فيها يطرد العيد من الأسواق .

(٤)

لقد تكشفت في السنوات الأخيرة تحولات خطيرة في قضية المرأة فقد أخذت المرأة تفكك في العودة إلى البيت وهذا نجد أمثل مصطفى أمين وجماعه التغريبيين والشمعوبيين يسارعون إلى معارضته هذا الاتجاه وعمل كل ماف وسعهم إلى إدامة الاستهانة والتدبر ولذلك نجد مصطفى أمين يخوضن جماعة من المدامات في تشكين حزب جديد للدعوة إلى منع عودة المرأة إلى البيت والسخرية بالراغبات في الحجاب وتشجيع المنظرفات والمتدفعات نحو الفساد والانحلال .

ولاريب أن عودة المرأة إلى مفهوم الإسلام في السنوات الأخيرة وما يتباهى من تحول خطير في لباس المرأة وفي عاداتها قد أحدث ظاهرة جديدة وصفها دعاة التغريب بأنها تحول خطير وظاهرة خطيرة تهدى حل المرأة . وهي في نظرهم عودة إلى الحرير وعدم تجاهد ضئل قام به دعاه

السيور والانحلال سلالاً أكثر من خمسين عاماً فكيف لا يوصف بأنه يهدى  
عمل المرأة ولو انصفوها لفالوا أنه عردة إلى الفطرة ، وإلى طبيعة الأمور ،  
وأنه اتجاه في الطريق الصحيح ، وإذا كانت المرأة في الغرب قد أخذت تتجه  
إلى البيت بدافع من عوامل اجتماعية واقتصادية ولا يهاب عليها ذلك فلماذا  
يهاب على المصرية والعربية والمسلمة ، إذا هي عادت إلى الأصالة بدافع من  
الإيمان بدينها ومن النزام أمرها .

والإحصائيات تقول أن ٥٢٪ من نسائنا العاملات يرغبن في العودة  
إلى المنزل لرعاية أطفالهن ، بينما يجد من الخطاب بالكبرى إصرار الرجل على  
أن تعمل امرأته ، وإلى أن لا يتزوج إلا امرأة تعامل غير مقدر للمساوة الكثيرة  
التي تتحقق به من جراءه وهم كبير هر أن يكون لزوجته مورد ، يمد يده إليه ،  
مع أنه من العار أن يحدث ذلك ، وأن من الشرف أن يعيش الرجل بمرتبه  
وهرفة واحدة يبارك فيه مادام من حلال مع تحفظ أسباب الترف السكاذبة والفسدة  
التي يجري انفاق المال فيها وهي ليست من الحاجات الضرورية أو الازمة .

إن المرأة العاملة الآن بعد أن رأت كيف تتمن في المواصلات وفي العمل  
وأن ما تحصل عليه يضيع بين ملابس ومصاريف انتقال وتنقلات ليست  
أشساسة في العيش ، فهي التي تتحدث الآن على أن العمل لم يعد مغرية للمرأة  
في أن يقاضي في المنزل ولو بموارد أقل هو أشرف وأكرم .

فقد وضح أمام المرأة المصرية اليوم — كما يقول تقرير المركز القومي  
للبحوث الاجتماعية — أن التقصير في رعاية الأبناء هي المشكلة رقم (واحد)  
في حياة ٨٣٪ من النساء العاملات .

وقال البحث أن نوعية الفتاة المؤيدة للمعودية إلى البيت كلمن من ذوات  
المستويات التعليمية العليا والأجور المتوسطة وقد تبين أن أجور المرأة تضيع  
فيه سند احتياجات كافية لمحافظة على مظهرها واستخدام وسائل الفقل أكثر  
تكلفة أو الاستئانة بالشغالات .

وبذلك تبين أن القيم المضطلة التي ظلماً دعا إليها مصطفى أمين وأمينة السعيد

ما يسمى خصوصاً على استقلالها الاقتصادي أو تحقيق توازياً بين النفسي والاجتماعي وتنمية شخصيتها ، وكل ذلك لم يجد أى صدى لدى أفراد المجتمع من النساء أو الرجال .

وقد تبين للمرأة أن الحاجة الضرورية التي تمس حياة الأسرة بشكل مباشر هي تربية الأطفال وأن العمل أصبح يؤدي إلى الارهاق نتيجة الجمع بين العمل داخل البيت وخارجه والاختلاط ومشاكل المواصلات والتقصير في رعاية الزوج والتفكير الأسري .

وقد أشارت إحدى العاملات اللاتي تركن العمل بأن هناك تعارض بين عمل المرأة ودورها كأم ، وذلك بسبب النظرة المنحازة إلى دورها الأمومي باعتباره دوراً مختلفاً لا يليق بالمرأة المثقفة والمتعلمة أن تتفرغ له مؤقتاً وحتى وأن تحول الطفل إلى الضحية رقم (واحد) لهذا التعارض الغريب فإن حسمت المرأة هذا التعارض لصالح العمل اهتمت بالأنانية وبأنما تعيش حياتها العملية وطمانتها على حساب أطفالها ، وأن حسمت لصالح تربية الطفل اهتمت بالرجالية والارتداد إلى عصر الحرير . ونحن نرى أن الأصالة والكرامة والإيمان به يدفعها إلى التضحية بالظاهر التافه وقبول رسالتها الحقيقية في بناء الطفل والأسرة .

## المفصل الثالث

### احتواء الأجيال الجديدة

كانت خطة احتواء الأجيال الجديدة وصهرها في بوتقة التغريب من أهم الأهداف التي حرص عليها النفوذ الاجنبي في مراحله المختلفة : مرحلة الاحتلال، مرحلة الاستقلال الناقص ، مرحلة ما بعد ذلك ، ذلك أن الشباب هو عmad القوة الضاربة في الوطن الاسلامي الكبير ولذلك كانت المواجهة على احتواء هويته وجوده وكيانه من بطمة بالتعلم والثقافة والصحافة ووسائل التسلية .

ولقد كانت الغاية الاساسية هي لإبعاده عن عقيدته وأخلاقياتها وتنكره لتراثه ولغته وتاريخه .

وأعلن المراجعة البسيطة لاحدى مواد المasonية : وهي أن السيطرة على الشبيبة هي أولى غايياتها وأهدافها ، وما أورده برونو كولات صيغون من قوله :

دعوا الكهول والشيوخ جانبا ونفرعوا للشباب بل تفرغوا للأطفال فإن الانطباعات الأولى لا تنسى ، وعليه يجب أن نبني تلك الانطباعات على أساس أفكارنا (أى أفكار المasonية) ولا بد من تربية الأطفال بعيداً عن الدين ،

ولقد قامت الصحافة بدور خطير في هذا المجال ، كما قامت الثقافة بترجمة التخصص الجنسي المكشوف والمؤلفات الإباحية والمنحرفة ، وجاء التعلم مفرغاً من القيم والالتزامات ، ولذلك فإننا نرى وبمحض أن حماولة احتواء الأجيال الجديدة هي من أكبر العقبات في طريق النهضة ، والانتقال من اليقظة الإسلامية إلى الاصالة والرشد الفكري ؛ وإن علينا واجبنا لا يحيد عنه هو قطع الطريق أمام هذه الأفكار الاصالة . وعلى الشباب المسلم ألا يكون أعمدة غافلاً يستمع لكل ناعق ، ويصدق كل دعوى ، ولا ريب أن الإيمان والعودة إلى الله

والتمسك بالقيم الروحية والاعتدال بعيداً عن الشطط والانحراف والتعصب والتطرف مع الإيمان بأن والانارة في فهم الأمور وتقليبيها هي أهم الأسس لبناء الإنسان المسلم والطريق الوحيد لحل كل القضايا والمشاكل والمصلفات ولا بد من هردة الأم إلى حياة كيان الأسرة وتقديم حنانها لأنها ، ولابد من اقتناع الشباب المنساق وراء الانحراف العقلى أو الجنسى ، حيث يجد مغريات التزويج بأن الإسلام يملك البديل الذى يضعه فى مكانه الصحيح وأن البديل الإسلامي — والمبدأ الإسلامي كما يقول الاستاذ أبو بكر الفادرى هو الحق والأيقى والأفضل عند مقارنته بالبدائل والمبادئ الوضعية الأخرى .

وعلى كل عامل في الحقل الإسلامي أن يكون صدره رحباً واسعاً وأفقه عالياً وتصوراته للإسلام حقيقة لأن مهمة الدعوة إلى الإسلام تتطلب إلى جانب المعرفة والاطلاع نوعاً من الصبر والتسامح حتى يكسب من ينافس ويحاور وخصوم الإسلام يرغبون في أن يخطئوا وينحرف حق تفسد المهمة ، فعليها أن تتمسك بالإلإة والحكمة حتى تسد الطريق أمام خصوم الإسلام الذين لا يريدون له أن يتقدم .

ولأن أوضح بما ينصح به الدعاة الأبرار ، إن على الشباب إلا يستعجل الأمور قبل تمامها ولا الثمار قبل نضجها ، وإن عامل الزمن ضروري لأنفاس هذه اليقظة بما يوفر لها من كتابات علمية تنصر عاطفة الشباب وتربىهم على حسن التأني للأمور وهي السير مع روح الإسلام نفسه وليس من العواطف العارضة ولا من استعجال الأمور قبل أو أنها .

( ٣ )

على جيل شباب الله أن يعلم أنه لا يستطيع أن يبدأ من فراغ ولا بد أن يبني على الأسس التي قدمها له جيل الآباء ، وأن يعلم أن الموهبة وتحتها لا تكفى وأن الرغبة لا تفي ، وأن الأمر يحتاج إلى مهانة ودراسة وعلم ونفاذ ؛ وإنما لا بد من الأسلوب العلمي لنصبح أشواق النفس صوراً مقبولة ورصينة

وأن الأدب لا يمكن أن يكون إلا في مستوى الاصالة والبيان العربي وإن على الأجيال الجديدة أن تصحح مسيرة من قبلها وذلك بتوسيع الطريق الضيق ، والعمل على مستوى المفكرة الجامحة بعد أن عانت هذه الأجيال في مجال قاصر هو مجال الأفلمية والجزئية وإللانشطارية التي فرضها الغوز الأجنبي .

ولابد من تأمين العلاقة بين الآباء والأبناء بالحنان والرعاية من جانب الآباء وبالمثلثة والولاء من جانب الأبناء، ولابد أن تقوم العلاقة بين الرجل والمرأة على أساس المفهوم الإسلامي الأصيل: على أساس (القوامة) التي جعلها الله تبارك وتعالى للرجل وعلى أساس الإيمان بأن مهمة المرأة الأولى والكبرى هي رعاية الأسرة وحماية الطفولة:

إن حماية هذا النبت الجديد هو أكبر المطالب ، ولما كان الآباء يعملون  
والآباء تعلم أصبح الآباء نائماً تتلقفه الاندية التي يشرف عليها قوم غير ذي  
خلق والتي تتحطم فيما كل القيم ، أو دور السينما والمسارح ، التي تقدم مسرحيات  
هازلة ساخرة من كل مقومات أممها وعقيدها فـ قد ارتبطت تجارة الحب والجنس  
مع صناعة السينما ونحوها بهدف إفساد عواطف الشباب في هذا الجيل وتقديم  
المفاهيم المنحرفة في مجال العلاقات بين الرجل والمرأة والآباء والأبناء . وليس  
أدل على ذلك مما يقوله خبراء متخصصون عن أن الفن لم يعد وسيلة ترشيد  
وإنما وسيلة اضحاك حيث يقدم موضوعات تافهة وسطحية ، تختقر كل مقومات  
الأمة ، وتتعطى الشباب الغض صورة تجعله يكره أمته ولا يرى لها بعداً يتحدث  
عنها ، فـ هناك من تاريخ تعرضه السينما إلا تاريخ الرانينيات والراقصات  
والغواصي والنشالات أمثال ريا وسكتنة ووداد الفازية .

وقد حفقت موسسة السينما ١٩٧٢ ستة ملايين جنيه خسارة ، ذلك لأن عددًا كثيراً من الأفلام التي تم إنتاجها بواسطه المؤسسة تكانت مبالغ ضخمة لتحقيق أغراض سياسية دعائية مثل عزام السكرنر ، مسحير البناء ، الخروج من الجنة - الخ . . .

وقد أشار علماء النفس إلى خطورة ما يعرض في على الشاشة الصغيرة من تزييف

الحقيقة ، وتخدير العقول ، ونشر وسائل الجنس والجريمة حتى أن أحد الخبراء العالمين قال : أن التلفزيون قوّة لا أخلاقيّة تساعد على أضعاف القيم الدينيّة ، وإن المهر الدولي للصحة العقلية بناء على دراسة ٧٣٢ حالة استغرقت خمس سنوات أعاد أن مختلف التصرفات العدوائية من الأجيال الصغيرة واستهدا نزاعهم مع الآباء والأمّات ، فقد تعلموا السكثير من الجنس من خلال التلفزيون أكثر من أي مصدر آخر ، كما أن التلفزيون ينبع للأطفال وينشر العادات السيئة بالتركيز على جسم الأطفال إلى المسلسلات ، ومعظم الشباب الصغير يقضون من عشرة إلى ١٥ ساعة أمام التلفزيون . ولهذا يفوق عدد الساعات التي يقضوها في مدارسهم .

ومن هنا فإن هذه الأجيال تتميز بانخفاض الكفاءة العلمية ، فهي أجيال غير قادر على القراءة والكتابة أو اتفاق العمليات الحسابية ، وأن من أخطر أنواع التلفزيون أن عملية المشاهدة تخلق بالتدريج موقفا سلبيا أو عاجزا عن الأداء الإيجابي الجيد في أغلب الأشياء ، وهناك خطورة ظاهرة سلبية المشاهدة ، وهي تهدى بأجيال أقل كفاءة من الناحية العملية .

وأشارت الابحاث إلى أن المسلسلات والأفلام التلفزيونية تثير الجانب الذي يتحقق بالاستجابات العاطفية أكبر من الجانب المتخصص بالتحليل والتفكير وإنجاز الأعمال ، وأن تتبع الصور التلفزيونية له تأثير مخدر على المقل - وقال باحث نفسي : إن السينما تصادر إلى ما تحت الجلد في اللاوعي حتى يمكن أن يقال أن السينما هي أفيون الشعوب ! وهي عملية مخدّرة فإن هؤلاء الذين صاحت آمالهم ، يحاولون أن ينسوا الملل الذي يشل حياتهم فيفرون إلى السينما لرؤية مغامرات فلان وفلان ، وهو علاج وقى لا قيمة له ، بدلا من أن يلتجأون إلى الأسلوب العملي الذي يوصى به الإسلام وهو معالجة المشكلة واستئصال طريق جديد للعمل .

(٣)

إن كل محاولات وسائل الثقافة والصحافة والتأسلية ترمي إلى أن تشد الشباب نحو دينه ، فهي تحرمه من معرفة البطولات القومية وفضل إيمانه على الخضارة الإنسانية ، أو بناء شخصية بأداء اللغة الفصحى ، أو معرفة العلوم الإسلامية التي هي بلا شك أكثر تفعلاً من دراسات الفلسفات المادية والوثنية والإباحية التي تطرح على شبابنا في الجامعات وفي الصحف ، كذلك فإن هناك محاولات لغريزه من الثقافة ، ودفعه في طريق أهواء النفس والرغبات الجنسية والانحلال .

وهناك مغريات خطيرة ، منها جنون الكرة ، هذه الظاهرة التي فرضت نفسها على المجتمعات ، بديلاً للصراع الحزبي السياسي ، وهي عملية تقتل الفراغ الذي يمكن أن يستغل في أعمال إيجابية نافعة لبناء الأمة .

وهناك فوضى الفيديوكاسيت التي تفسد الشباب بأن تقدم له أفلاماً جنسية صارخة هي بعيدة الأنثر في النفسية الشابة سواء بالذبحة الآباء أو الآباء فهناك خطورة شديدة في عرض شرائط الفيديو في بعض المقاهي والأماكن؛ والبيوت .

هذا بالإضافة إلى القمار والمخدرات والمأكولات الحرام .

ولقد ترددت في السنوات الأخيرة مسألة حقن الماكسيون فورث المخدرة والحبوب التي أصبح الحصول عليها أسهل من الحصول على أقراص الأسبرين : ومعنى هذا أننا نورد شبابنا - الذي هو عدة مستقبلنا - مورداً للشطط ونحطم هذه القوة التي تمثل الآن أكبر من ستين في المائة وأن هدم هذا الجيل يعني أن يشهوه مستقبل هذه الأمة تشوهاً خطيراً ويكون منطقاً لغزو من القوى الطاغية وهو هدفها من هذا العمل في الحقيقة .

(٤)

ولذلك فإننا يجب أن ندعم الوجود المؤمن بين الشباب الذي ظهر على الأرض الطيبة ، ونحمسه من دعاء السوّم الذين يريدون اقتلاعه ، نريد أن تخرجه من دائرة البحث حول هوامش الفقه ، والمسائل الفرعية الخالفة عليها ، ليقتصر المجال الأوسع والحقيقة ، وهو مجال تحرير العقيدة من الشبهات المشار إليها في كل مجال من مجالات الاقتصاد والاجتماع والسياسة والتربية ، فإن هذا التقوّع في دائرة المسائل الفقهية المتعلقة بالزّر واللاحمة وغيرها — بالرغم من أهميتها — من شأنه أن يصل إلى غاية يفهم منها أن الإسلام دين عبادة ، نعم نحر طالون بتحرير مفاهيمنا في العبادة ولكن نحن أيضاً في حاجة إلى أن نعيش مفهوم الإسلام كاملاً ، عقيدة وعبادة وأخلاقاً وأن نضفي صفة الأخلاقية (التي هي الالتزام الأخلاقى) على جميع المعاملات وال العلاقات في حيائنا ومجتمعنا ، بالنسبة لكل إنسان وإنسان آخر في العمل أو السوق وبالنسبة للرجل والمرأة وللزوج والزوجة وللأب والابن فإن مهمة هذا الجيل الطبيعي الذي يرغب في أن يحمل رسالة بناء المجتمع الإسلامي تتطلب التطبيق العملي لهذه القيم الأساسية في المحيط الضيق : حيث كل أسرة أولاً على نحو حكم ثم منه إلى التعامل مع المجتمع العام .

هذا العمل من شأنه أن يقدم افتتاحاً حقيقياً لأن بناء هذا المجتمع الإسلامي يجب أن يقوم به أهل المؤمنون به ، وأن عليهم أن يتمكسوا بالزّر والاصرار على رفض كل ما يحول دون قيامه ، عليهم أن يرفضوا كل عناصر الفساد الموجودة في المسرح والقصة والتلفزيون والشارع ، وأن يحرصوا على أنفسهم . وأولادهم من أن ينضهروا في بوتقة هذه المفسدات التي تحاول أن تقصدهم على مفهومهم الصحيح لعبادة الله وإقامة العلاقات الإسلامية الصحيحة بينهم وبين غيرهم على أساس التقوى والإيمان .

إن العمل الأول هو بناء «القدرة على الانصراف عن كل وسائل الإغراء والانحراف» ، واللذانذ والمطامع والمغريات ، دون أن يصرفهم هذا عن دورهم في الحياة الشريفة القائمة على الحلال والاستمتاع بحقهم المشروع فيها ، (قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق) .

وأن يكونوا على حذر كافٍ بعض بهم بما يمكن أن يحدثه ذلك الاستسلام الضعيف الماجز لـ كل ما يدروـ في المسلسلات من أحاديث غواية أو من وقعنـ ، أو من عناءـ أو من سذسـة فاجرةـ وأن يكون نفس الشيءـ في التعامل اليومي مع الناسـ ، الذي قرأـهـ القدرةـ على الانصرافـ عن الحرامـ ، والوقوفـ عند حدودـ الحلالـ فيـ الـكـسبـ والمـطـعمـ والنـعـامـ .

ولابدـ أساسـاًـ منـ المحافظـةـ علىـ نقاـءـ المـفـطـرـةـ حتىـ تكونـ قادرـةـ علىـ الـاتـجـاهـ نحوـ الخـيرـ ،ـ أماـ هـذـاـ الشـرـ الـذـيـ نـجـدهـ بـينـ طـوـاـياـ الـجـمـعـ ،ـ فـنـجـنـ لـسـناـ مـطـالـبـونـ بالـخـوضـ فـيـهـ ،ـ وـنـجـنـ قادرـونـ فيـ نـفـسـ الـوقـتـ عـلـىـ تـجـنبـهـ .

فنـجـنـ لاـ تـرـفـضـ الـجـمـعـ بلـ تـنـعـامـلـ مـعـهـ وـنـتـصـلـ بـهـ بـالـقـدرـ الـذـيـ تـحـقـقـ بـهـ مـطـالـبـناـ وـهـلـيـتـاـ أـنـ تـنـدـوـدـ مـنـ أـنـقـسـنـاـ وـعـنـ بـيـوتـنـاـ وـعـنـ أـبـانـتـاـ وـجـوهـ الـضـلـالـ جـيـعاـ وـنـحـولـ دـوـنـ اـنـتـشـارـهـاـ وـوـصـوـطاـ إـلـىـ بـيـوتـنـاـ ،ـ وـأـنـ تـكـوـنـ قادرـينـ عـلـىـ مـعـرـفـةـ تلكـ الفلـسفـاتـ السـوـدـاءـ الـتـيـ تـبـرـرـ هـذـاـ الـفـسـادـ وـهـذـاـ الـأـثـمـ فـنـرـدـهـاـ وـنـدـحـضـهـاـ وـنـفـكـيفـ زـيـفـهاـ لـأـبـانـتـاـ يـوـمـ بـعـدـ يـوـمـ وـسـاعـةـ بـعـدـ ساعـةـ .

وـأـنـ تـوـمـنـ لـيـعـاـنـاـ يـقـيـنـاـ بـأـنـ هـذـهـ الـحـيـاةـ لـيـسـ إـلـاـ سـاحـةـ مـفـرـكـةـ بـيـنـ الـخـيرـ وـالـشـرـ وـالـحـلـالـ وـالـحـرـامـ ،ـ وـأـنـ الـخـيرـ مـنـهـاـ وـالـحـلـالـ يـحـتـاجـ إـلـىـ صـمـودـ وـصـبـرـ وـاسـتـهـساـكـ ،ـ يـقـومـ عـلـىـ أـسـاسـ الـاستـعـانـةـ بـالـلـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ وـالـخـوفـ مـنـ حـسـابـهـ وـمـنـ حـقـابـهـ ،ـ وـأـنـ تـكـوـنـ الـنـفـسـ مـنـصـرـةـ أـسـاسـاـ عـنـ الـمـطـعمـ فـيـ الـمـاـهـةـ الـتـيـ هـيـ مـصـدـرـ الـأـغـراءـ فـيـ الـوـقـعـ قـيـ حـيـاـتـ الـفـسـادـ .

هـذـهـ الطـاقـةـ الـخـلـقـيـةـ الـقوـيـةـ الـقـادـرـةـ عـلـىـ مـواجهـةـ الشـرـ وـالـحـرـامـ وـالـنـبـوـ عـنـهـماـ تـبـنيـ مـعـ الزـمـنـ ،ـ سـاعـةـ بـعـدـ سـاعـةـ ،ـ وـيـوـمـ بـعـدـ يـوـمـ ،ـ الصـبـرـ بـالـصـبـرـ ،ـ وـالـاحـتمـالـ بـالـتـحـمـلـ .

وـعـلـيـتـاـ أـنـ تـكـوـنـ عـلـىـ حـذـرـ ماـ يـلـقـيـهـ التـغـيرـ مـنـ نـظـريـاتـ وـمـذاـهـبـ فـيـهـاـ قـلـيلـ مـنـ الـخـيرـ وـلـكـنـ فـيـهـاـ كـثـيرـ مـنـ الشـرـ ،ـ عـلـيـتـاـ أـنـ نـعـرـضـهـاـ عـلـىـ ضـوءـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ ،ـ وـأـنـ مـاـفـيـهـاـ مـنـ الـخـيرـ يـوـجـدـ لـدـيـنـاـ مـثـلـهـ وـاضـعـافـهـ فـيـ تـرـاثـ فـكـرـنـاـ وـأـنـ مـاـفـيـهـاـ مـنـ الشـرـ فـنـجـنـ فـيـ غـنـيـ عنـهـ .

إننا نصدر أساساً من إيمان عيق وثقة أكيدة بأن السلامة في منهج الله تبارك وتعالى ، وأن الإنسان لا يستطيع أن يقيم منهجاً لنفسه حالياً من اهواه ومتاعها ، ولا بد للإنسان من منهج رباني لتنظيم حياته ، هذا المنهج هو الذي يهديه إلى الحق في كل لحظة .

إننا مطالبون بأن نطبق في أهلنا حكم الله وشرعيته ؛ فلا تقبل غير العلاقة التي أحلها الله ؛ وأن نطبق في تعاملنا مع الناس قانون الحلال والحرام فلا يقبل غشاً ولا رشوة ولا ربا ، وأن نقيم بين الآباء والأبناء تلك العلاقة السكرية ؛ علاقة الوفاء والعرفان من الولد وعلاقة الرحمة والتوجية من الوالد كذلك فلا تبرر هذه المظاهر البراقة من متاع الدنيا القليل الفاني ؛ وبكل إنسان المسلم أن يعمل في الحلال وأن تكون موارده قليلة ومبكرة فهو ينفعها على أهله ويؤدي منها الزكاة .

### (٥)

إن أقوى سلاحين في يد الشباب لمواجهة التحديات :

(١) الاعتصام بالإيمان بالله وبحق ذلك في نفسه وبيته وأهله .

(٢) التسلح بالطاقة الأخلاقية أمام موجات الفساد والانحراف .

(٣) التعامل مع المجتمع على أساس «الحكمة والموهنة الحسنة» ، بعيداً عن كل أسباب العنف والتعصب أو الانحراف أو فرض الرأي .

وأن المسلم يستطيع أن يقوم في بيته وحمله على أساس «أخلاقيات الإسلام» بحيث لا يخضع للفساد الموجود في الشارع وفي وسائل الإعلام سبينا ، مع التحرر من المطامع الصارخة في الوصول إلى الحرام سواء في المال أو في الجنس ، وأن يستعمل إذاماً قبولاً (المال الحرام والكسب الحرام) .

وأن يستطيع الشباب المسلم آداب الطعام واللباس وآداب المجالس والذفاف وفق توجيهات الرسول صلوات الله عليه .

وذلك كله برمي إلى «تنوير العرف» ، العام المنحرف الذي صنته قوى التغريب والعودة إلى أعراف الإسلام الأصيلة .

(٦)

أن هناك صيغات عالية الآن تتحدث عن الخطر الذي يواجه الطفل المسلم الذي يعاني من إنشغال الأسرة عنه نتيجة خروج المرأة للعمل وإنغماس الآباء في دوامة الحياة اليومية ، وحيث لا يجد دور الحضانة الإسلامية التي تعمد بالرعاية كلا لا يجد المدرسة الإسلامية التي تقوى صلته بدينه وأخطر ما يفتقده الطفل المسلم هو (القدوة) التي يقتدى بها فلا يجد أمامه إلا معلمين هازلين ، وآباء مشغولين بأمهات لاهيات ، والمثل الأعلى الذي تقدم له الصحف ووسائل التسلية هو المشلين والراقصين ولاعبى السكرة بانحرافاتهم وكلماتهم المأثمة ، وحر كلامهم الزائف .

إن حاجة الطفل الحقيقة هي في الحنان والبسمة والنظره الحانية التي تقدمها الأم حيناً بعد حين والرعاية والسؤال والمتابعة التي يقدمها الأب ، وكيف والأب مشغول في عمل لا يطمع من ورائه إلا تحصيل المال من أي طريق ويكتفى بأن يقدمه لزوجته وينسى مسؤوليته عن التوجيه البوئي المستمر .

ولإذا فقد الطفل قدوته في الوالدين ، فain يجد لها ، أن المعلم في المدرسة لا يستطيع أن يقدم هذه القدوة لأسباب كبيرة ؛ كذلك فإن الشارع لا يقدم هذه القدوة مع الأسف .

## الباب السادس

### القانون الوضعي والاقتصاد الربوي

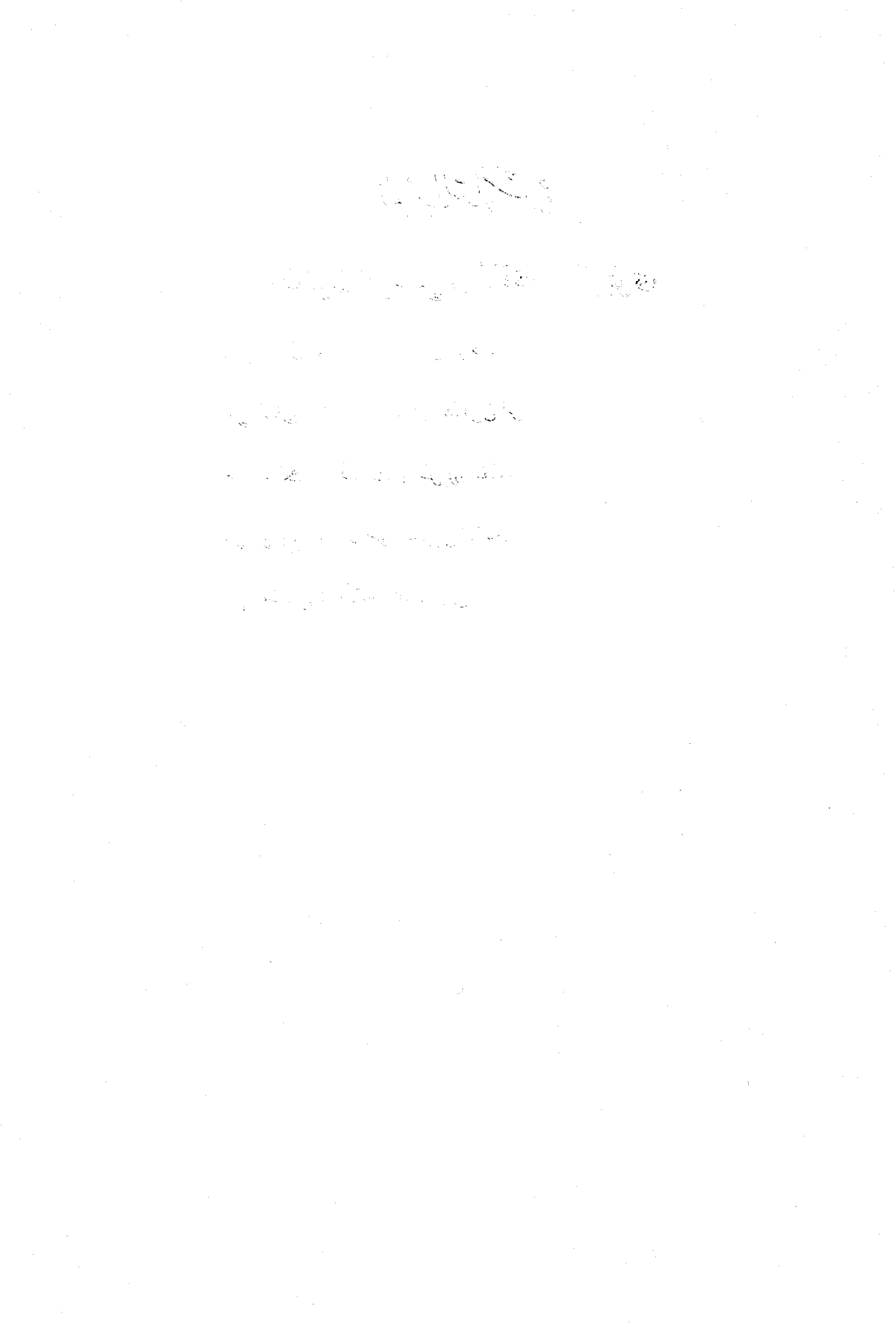
الفصل الأول : تاريخ القانون الوضعي .

الفصل الثاني : ما يوْخَد على القانون الوضعي .

الفصل الثالث : عقبات في طريق التطبيق .

الفصل الرابع : مؤامرة تطوير الإسلام .

الفصل الخامس : الاقتصاد الربوي .



امتدت خطوات تدمير المجتمع الإسلامي في عدة ميادين فهى لم توقفه عند تدمير المجتمع والمرأة والأسرة والطفولة ولكنها امتدت إلى إفساد التعليم والثقافة والفن ووسائل الترفيه والتسلية المسماة (المسرح والسينما والاغاني) .

وامتدت خطوات تدمير المجتمع إلى ميادين آخرين غاية في الخطورة هما القانون والاقتصاد . أما في مجال القانون فقد حجبت الشريعة الإسلامية منذ بدأ النفوذ الغربي سيطرته على مصر والبلاد الإسلامية وحل محله القانون الوضعي ، كذلك فقد فرضت المصارف الربوية ووجه الاقتصاد في البلاد الإسلامية وجة نحو الفسخ خفيف للربا والفائدة وسيطرة الغرب عليه سيطرة كاملة ومن ثم أصبح القانون الوضعي والاقتصاد الربوي من أكبر العقبات في طريق النهضة الإسلامية.

أن أخطر ما في هذه المواقف أنها فرضت على الأمة الإسلامية وما كانت من اختيار الأمة أو رغبتها فقد كانت الأمة تسير في نهجها البرى بشرعيتها الربانية ونظامها الاقتصادي الرحيم حتى خلعتها عنهم القوة التي سيطرت على الأمة الإسلامية والمجتمع الإسلامي .

والاليوم وبعد أن انقضى أكثر من قرن من الزمان منذ الاحتلال البريطاني لمصر فاننا حين نستعرض الموقف نجد أن هناك خطوات جديدة بطيئة نحو الأصالة والرشد الفكري ولكن الموقف مازال في حاجة إلى جهد ضخم في ظل الصحوة الإسلامية خلال مطلع القرن الخامس عشر المجري .

## الإسلام دين ودولة

إن كون الإسلام دين ودولة ونظام حكم ومنهج حياة لبناء مجتمع قضية أساسية في فهم الإسلام والإيمان به . غير أن النفوذ الأجنبي حاول التشكيل في هذه الحقيقة وإثارة الشبهات حولها منذ اليوم الأول لتدخل الاستعمار الغربي في البلاد الإسلامية بهدف فرض القانون الوضعي وهدم القوانين القضائية الإسلامية ، وإقامة القضاء الوضعي ، وذلك بهدف تفريح الإسلام من قوته الأساسية وهي (الحكم) الخبولة دون بناء المجتمع على أساس المنهج الرباني في السياسة

والاقتصاد والتربية وغيرها . وكان المدف الأساسي هو هدم الخلافة الإسلامية وتمزيق الوحدة الإسلامية ، ومن هنا ظهرت كتابات التغريبين التي حاولت أن تشكك في هذه الحقيقة وفي مقدمتها كتاب الإسلام وأصول الحكم للشيخ على عبد الرزاق وما كتبه أمثال خالد محمد خالد ( وقد رجع عنه ) وعبد الحميد متولي ومحمد عمارة ومحمد خالد الله .

وفي سنوات المد الشيوعي أولى الماركسيون اهتماماً كبيراً بهذه القصة فأعادوا نشر كتاب على عبد الرزاق وكتبوا له مقدمات واسعة وظهر أخيراً كتاب الإسلام والسلطة الدينية لمحمد عمارة وزرى الآن كتابات خلف الله ، وحسن حنفى ، وأحمد بهاء تشكك في هذه القيمة الأساسية وكذلك ما كتبه توفيق الحكيم عن تطوير الإسلام .

وقد أولى هؤلاء العلمانيين بعض العبارات لتفسييرها على الهوى الذي يطمعون في أن يحققها ومن ذلك عبارة الرسول صلى الله عليه وسلم (أنتم باعلم بأمور دنياكم) وهي لا تقصد مطابقاً أن يصبح الإسلام دين صلاة وعبادة وأن يأخذ الملمون بآيدلوجيات الغرب في شئون الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصاد وإنما تعنى معنى الشخص الذي يوكِّل أمره إلى المارفيين في كل فن من فنون الحياة ، كذلك فإنهم يستعملون عبارة مهمة هي : اختلاف الأحكام باختلاف الأزمان وهذا في أمر الفروع والمتغيرات ولكنه لا ينطبق على الشروبات وهي الحلال والحرام . ولا يمكن أن نفسح الطريق لاقرار الربا أو المحرأ أو الزنا ويغيب عن هؤلاء أن مفهوم الإسلام رباني المصدر واسع الأطر ، وأن له ثوابته ومتغيراته ، وإن هذه الشروبات من الحدود والضوابط والأخلاق لا تتغير بغير الأزمان والبيئات ، وأن موضع الاجتهاد هو جانب المتغيرات عالم يرد فيه نص ، وأن الإسلام في ذلك مختلف عن المناهج الدينية الغربية أو الآيدلوجيات البشرية التي تحتاج إلى تتعديل وتتحوّل وإضافة وحذف لعدم قدرتها عن مواجهة متغيرات العصور ، ليس الإسلام كذلك .

الفصل الأول

تاریخ القانون الوضعي

ثلاث حوادث أساسية دهمت البلاد أدت إلى تغير ب شامل للقوانين المصرية :

(١) الإصلاح القضائي في عهد الخديو توفيق ١٨٨٣

وبه استبدل بالشريعة الإسلامية قوانين وضعية تحكم الأوضاع الكبرى هي: القانون المدني ، وقانون التجارة ، والقانون البحري ، وقانون المرافعات المدنية والتجارية وقانون العقوبات وقانون الاجرام الجنائية .

وأنشئت تبعاً لذلك حاكم على النط الأجنبي ولم يبق للشريعة الإسلامية إلا دائرة ضيقه: هي دائرة الأحوال الشخصية والوقف.

(٢) قيام ثورة ١٩١٩ وصدور دستور ١٩٢٣ :

وهي ثورة قامت على الأصول الإلحادية التي اعتمدها الثورة الفرنسية ١٧٨٩ وسيتمت باسم الديمقراطية الحرية أو (اللابيرالية) وقانون دستور ١٩٢٣ هذه المبادئ التي تنص خلافاً لما يقرره الإسلام - على الحريات المطلقة وبخاصة حرية العقيدة الدينية ، فصارت الدعوة إلى التبشير مباحة ، وصار ارتئاد المسلم مهاناً ، واحتاجت الأصول الدستورية الإسلامية من الأذهان فلن قائل أن الانتخاب هو البيعة الشرعية ، ومن قائل أن قيام البرلمان بالتشريع هو من قبيل الشورى ومن قائل أن الإسلام ينكر على الأساس الديمقراطي .

(٢) قيام حركة يوليو ١٩٥٢ وإتحادها المبدأ الشراكي الذي أسرى —  
كما أعلن السادات — عن فشل كامل أو فشل مأبه في المائة حسب تعبيره ، فقد أفضى  
بنا إلى الإفلاس في الداخل والهزيمة في الخارج وإلى ظهور مراكز القوى الطاغية  
التي ذاقت منها البلاد الأمريكية حتى صفت في ١٥ مايو .

هذا المبدأ الاشتراكي أشد خطرًا من النظام الديمقراطي الحر فهو ينكر وجود الله ويزعم أن الاقتصاد هو الذي يصنع التاريخ .

ومن هنا كان القضاء المبرم على المكاثنة الضعيفة التي تركها النظام الوضعي الجديد للشريعة الإسلامية وذلك كصدور قانون الأحوال الشخصية ١٩٢٥ وقانون الوصية وغيرها وإلغاء المحاكم الشرعية ١٩٥٥ وتعديل نظام الأزهر ١٩٥٦ (مصطفى كمال وصفى) .

## (٢)

**ظاهرة اللاذكية :** في العالم الإسلامي بدأت بحركة مصطفى كمال أتاتورك التي أستهدفت إلغاء الشريعة الإسلامية واستبدالها بالقانون الوضعي من ناحية وإسقاط الخلافة الإسلامية التي كانت علامة تجمع بين المسلمين وكانت ظاهرة اللاذكية التي قامت في تركيا من صنع الفنود الأجنبي وكانت موضع حفاوة من التغريبين في مصر والبلاد العربية ، ولكن سرعان ما استطاعت حركة البقظة الإسلامية أن ترفع عقيرتها بالدعوة إلى الشريعة الإسلامية والأمل في إعادة الخلافة الإسلامية وبعد سقوط الخلافة الإسلامية عام ١٩٢٤ من أكبر الطعنات التي وجئت إلى قلوب المسلمين ، وجاء ذلك على أثر رفض السلطان عبد الحميد بيع فلسطين لليهود وتهديد الزعيم اليهودي (قرادو) رئيس الحقل المسؤول في سالونيك للخليفة و قوله :

سترى كم يكلفك هذا الرفض .

وقد جاء إسقاط الخلافة بعد إعلان وعد بلفور ١٩١٧ بـ٣٠ سنتين :

وقد بدأ الانراك هذه التجربة بعد مصر فقد أخذ الآتراك بقانون سويسرا المدني وقانون الجزاء الإيطالي ، هذه القوانين كانت بعيدة عن عقالية المسلمين وذوقهم ومتنازفهم ومشاربهم ، قال مصطفى كمال : نحن أمة عصرية يجب أن تكون حصرية مطابقين لآحوال الزمان لا للمباديء والتقالييد .

والواقع أنه ليس في هذه القوانين ما يتفق مع الزمان والمكان وفرق بين

تركيما من ناحية وبين سويسرا وإيطاليا ، وكان أخطر ما في ذلك قوله هذه القوانين دون تعديل أو تنسيق مع أحوال البلاد فضلا عن أن القوانين الأوروبية متأثرة بالتعاليم المسيحية والتشريع الروماني في تحيطها على مبادئه الدينية ، أما الفقه الإسلامي فيليس مشتتا من الفقه الروماني ، وهو من تدرج مذاهبه لكل تطور وهنالك قاعدة الضرورات تبيح المظاهرات

- ولقد حق التغريب في تركيا ( دولة الخلافة الإسلامية ) هدفين كاملين :
- ١ - إلغاء تطبيق الإسلام كلية ومحسوبياته من القانون والدولة والتعليم والثقافة .
  - ٢ - إلغاء اللغة العربية كلية من الكتابة التركية والكتابة بالمحروف الآشوري .

### (٣)

كانت فكرة على عبد الرزاق في كتابه ( الإسلام وأصول الحكم ) خالقه غالقة صريحة لمفهوم الإسلام الصريح الواضح ، فقد أنكر أن الشارع الإسلامي قد تدخل في أمر العلاقات الاجتماعية والاقتصادية أو وضع قرارات وستائر متعلقة بالتجارة والوراثة أو الصناعة :

يقول دكتور محسن البرازى : إن هذا الانكار لانحال لنا مرتكزاً على دليل بل يتراهى لنا أنه عاكس للحقائق الراهنة ، وبيفينا أن نihil النظر في القرآن وكتب الأحاديث النبوية حتى نجد الآيات العديدة والفصوص الطويلة التي تتحدث في العلاقات الاجتماعية والاقتصادية . قال على عبد الرزاق : إن كل ماجاء به الإسلام من عقائد ومعاملات وآداب وعقوبات فإيمانا هو شرع ديني خالص له تعالى ولمصلحة البشر الدينية لا غير ، ولو أتنا أخذنا بنظرية على عبد الرزاق لذهبنا بها إلى ضد الغرض الذي يرمى إليه أصحابها ، ذلك العرض الذي هو عبارة عن التغريق بين الأمور الروحية والدينية وترك المسلمين أحجاراً ينظمون مجتمعهم كما يشاءون وحسب ما تقتضيه حاجات الزمن ومشتهونهم

السياسية والاقتصادية والاجتماعية دنن أن يكونوا مضطربين للرجوع إلى  
النصوص الموجودة في القرآن والحديث، ولعمق الحق لواعتبثنا أن جميع مانص  
عليه المصادر من الأمر الحقوقي والاجتماعي هو ديني روحي خالص للله وحده،  
كما جبنت مرغبي على أن لا نتعرض لها بأقل تعديل أو تكييف بمقتضى حاجات  
الزمن هذا وما يرضي عنه صاحب (الإسلام وأصول الحكم) لأن الأحكام  
الدينية المحسنة أو المعتقدات يحث أن تبقى سالمه كاملة لا يمسها أدنى تعديل  
فلا مندوحة لنا أمام الأحكام الصريحة الواردة في المصادر الدين منحا العالم الإسلامي  
شريعة تراول كسائر الشرائع في الجماعة البشرية، كذلك فإن الإسلام لم يقتصر  
على الأكثارات للقضيه الاجتماعية فقط بل أنه تطرق إلى بحث العلاقة  
الاقتصادية .

والحقيقة أن دعوة الشيخ على عبد الرزاق في كتابه (الإسلام وأصول الحكم) تندد كما يقول الأستاذ محمد الجذوب خرقا خطيرا في جدار الإسلام فتح الباب على مصرعيه للجمة من قادة الشعوب الإسلامية فاتخذوه منطلقا لتخريب مجتمعهم وحياتهم أن القائل بهذه التخرصات وأحد من يخربني الأزهر وأحد رجال للقضاء في بلد الأزهر ، فرأيه في قضايا الحكم هو دون ريب رأي الإسلام ، ومن هذا إنحذت الفتنة الجديدة طريقها الجرى إلى تقويض دعائم النظام الإسلامي في نطاق السياسة التي أصبحت منذ ذلك اليوم العوبة الطواغيث يفتون عن طريقها في بيان المسلمين .

وقد أتتني دعوة الشيخ على عبد الرزاق مدرسة من الشعوب بين الذين ينطليون من هذا المفهوم الخاطئ . ويحاولون أن يزيرون مفهوم الإسلام الأصيل : بوصفه ديننا ودولتنا وقرارنا وظام حكم ، هذه المدرسة التي أطلق منها فهمي هويدى وأحمد بهاء وحسان عبد القدوس و توفيق الحكيم و عبد العظيم رمضان و محمد عماره وخالد الله

( )

فراحيل جرت فيها محاولات لتعديل القوانين ، ولكن صيحة القائمين على دين الإلٰهية ، منذ الثلاثيات من القرن الميلادي كانت صادقة وعميقة وقد أستطاعت أن تجد عدداً من المؤمنين بها من رجال القانون أنفسهم ، فضلاً عن إعترافات رجال القانون الغربيين في موالتمرات متعددة عقدت في سنوات ١٩٣٥ - ١٩٥٢ نشيد بالشرعية الإسلامية وتحتبرها مصدراً للقانون العالمي وأئمٌ مستقلة عن القانون الروماني وأفضل منه .

ولكن القوى الاستعمارية ومن يوكلها من رجال التغريب كانت عاملاً على ضرب هذا التيار والتبليغ منه فقد كانت إبرز أهداف التغريب الغربي هو ضرب الشريعة الإسلامية والخلولة دون تطبيقها وكذلك آرذت ذلك القوى الماركسية وذات الولاء الصهيوني ، وقد خططت الدعوة إلى تصحيح الموقف خطوات أهمها إنشاء جماعة تبجيلية للشريعة الإسلامية برئاسة المستشار عبد الحليم الجندي الذي قام بأعداد القانون المدني ، وقد عدلت مصر دستورها سنة ١٩٧٠ باضافة مادة (الشريعة الإسلامية مصدر أساس للقوانين) ثم صحيحت حتى أصبحت (الشريعة الإسلامية هي المصدر الأساسي للقوانين) .

وقد إعدت فعلاً أغلب هذه القوانين وهي لسيل مراجعتها من علماء الأزهر  
عوضها في الصياغة النهائية :

- ١ - قانون المعاملات المدنية - ١١٤٦ مادة
  - ٢ - قانون الأئمـات - ١٨٢ ماده
  - ٣ - قانون القاضـى - ٥١٢ ماده
  - ٤ - قانون العقوبات - ٦٢٥ مادة
  - ٥ - قانون التجارة البحرية - ٤٤٣ مادة
  - ٦ - قانون التجارة - ٧٧٦ مادة
  - ٧ - التشريعات المالية والاقتصادية ( قانون الزكاة وخطـر التعامل بالفائده ، وضربيـة التكامل الاجماعـي .
  - ٨ - التشريعات الاجتماعية والتأمينـات

( ١٧م - طريق النهاـة )

وأبرز ملامح هذه المشروعات أنها مأخوذة من الشريعة الإسلامية دون التقيد بهذهب فقه معين ، مع الحرص على بيان الأصل الشرعي لكل نص من النصوص حتى يكون الرجوع إلى مراجع الفقه الإسلامي ، أما بالنسبة للعلاقات الاجتماعية والمعاملات المالية التي استحدثت ولم يتطرق إليها علماء الشريعة فقد بذل الجهد في استنباط الأحكام التي تتفق وظروف المجتمع وروح العصر بشرط مطابقتها لروح الشريعة الإسلامية وأصولها ومن أمثله ذلك معاملات البنوك والتأمينيات وطرق استثمار المال ( صوف أبوطالب : يوليوب - ١٩٨٣ ) .

وقال أسطفان باسيلي : أنه عمل بالقضاء أكثر من عشرين عاماً ويعلم أن الشريعة الإسلامية يجب أن يطالب بها المسيحي قبل المسلم لأنها ضمت كل ما فيه صالح البشر جيماً ، وهي بساحتها لا تتدخل في شؤون الديانات الأخرى لأنها من عند الله سبحانه وتعالى .

كذلك فقد نشأت بجموعات رائدة من المستشارين والقضاة الذين حفظوا ما يدعوه إلينه أبناءهم في صدرنا الأحكام وفق قوانين الشريعة الإسلامية ولم يتغروا حتى تفنن القوانين الجديدة كذلك فقد كتب كثيرون منهم في مواليه الشريعة وفي كشف فساد القانون الوصفي أمثال الأسانذة حسن منصور ، فتحي وإلى ، جمال المرصفاوي ، محمود نجيب حسني ، أحمد فتحي مررور ، ماهر بن سلام ، يوسف قاسم ، حسنين عبيد ، محمد رشدي حمادي .

فالظاهرة الواضحة أن عشرات من القضاة ورجال القانون بوصفهم من رجال الاخلاق صاروا يتقدّمون عن شريعة الله وضرورة عودة تطبيقها على المجتمع حتى تسير حياة المسلمين سيرتها الطبيعية : بقول المستشار حسن منصور : أن ما تمتاز به الشريعة الإسلامية في مجال العقوبة هو بالنسبة للناس المحكوم ، وأن القاضي الذي يصدر الحكم بالعقوبة يجدد في عملة هذا أرضاء لنفسه وراحة لضميره لأنها دائماً تستحضر عظمة الشارع للعيون وهو الله سبحانه وتعالى ، فهي مرآبة للحق وأمثال أمر الحال ، وهو بذلك يخرج من دائرة الخطورات الثلاث : الكافرون ، الظالمون ، الفاسقون (الواردة في سورة المائدة) هذا بالنسبة للقاضي ، أما بالنسبة للمحكوم عليه فإن اذنه المقوبة يؤدي إلى طهارة من

فساء الأئم الذى هوى إلى دركة . وبالنسبة للمجتمع فأنه سينعم بالأمن  
والاسقرار والطمأنينة .

هناك أعمال ضخمة من علماء القانون المسلمين المؤيدن للشريعة الإسلامية .  
في مقدمتها ما كتبه الدكتور محمد صادق فهمي ( القاضى بالمحاكم المختلط ) الذى  
أخرج رسالة في الآئم فى الآئم فى الفرنسيه ١٩٣٣ ، وقد أولى الجزء الأعظم لما قرره  
علماء الشريعة الإسلامية وعلى رأسهم شمس الدين بن قيم الجوزي في كتابه  
( أعلام المؤمنين ) .

كذلك هناك الكتاب الضخم الشافع الذى حرره الشميميد عن القادر عودة  
، التشريع الجنائى فى الإسلام ، الذى ترجم إلى أكثر اللغات العالمية وتقرب تدريسه  
في الجامعات وهو أعظم مرجع كشف عظمة الشريعة الإسلامية في وجه القانون  
الوضعى في تفصيل دقيق في ثمانمائة صفحة يبهر الباحث بادائه وقوته منطقه .

كذلك فقد كتب المستشار على على منصور بحثه المطول .

، نظام التحرير والعقاب فى الإسلام مقارنا بالقوانين الوضعية ،

المجلد الأول : عن ( الخدور - القصاص - الديه ) والمجلد الثانى ( القصاص  
والدية فى النفس وفى ما دونها ) .

ومنذ وقت طويل - وفي أبان الاحتلال البريطانى الذى كان يسود للقانون  
الوضعى في مصر كانت هناك أعمال قانونية يتقدم بها مصريون إلى دوائر  
الجامعات الغربية تكشف عظمة الشريعة الإسلامية ، من ذلك أعمال عمر لطفى  
ومحمود فتحى وبينما كانت النظرية الفرنسية عن ( استعمال الحق ) في أوج قوتها  
بعض مؤلفات الاستاذ جو سران إذا بالاستاذ محمود فتحى يتبع نشاط الشريعة  
الإسلامية خلال ستة قرون تقريباً بتلك النظرية الى تأثير فى مرحلتها الأخيرة إلى  
إقرار أربعة ميادين وأسحة الخدود لاسماء استعمال الحق أكثرها ذات طبيعة  
اقتصادية فيما لم توفق النظرية الغربية إلا في تحديد ميدان واحد من تلك الميادين .

## الفصل الثاني

### ما يُؤخذ على القانون الوضعي

تحدث خبراء الشريعة الإسلامية والقضاة والمستشارون الذين عملوا في القضاء عن الآثار التي ترتب على تطبيق القانون الوضعي في بلادنا ويمكن استيعاب هذه الآثار في نقاط محددة :

أولاً : أخطر مقاييس القانون الوضعي هو هدم الأخلاق والقضاء على الأعراض فإن جميع الجرائم الحلقية سواء ما نص عليه قانون العقوبات أو في قوانين خاصة ، مثل جرائم الزنا وتهك العرض وتماطي المخمور أو الاتجار فيها ففتح الباب واسعاً أمام فساد المجتمع ، فجريمة الزنا هي في الشريعة الإسلامية كل اتصال محظوظ بين رجل وأمرأة سواء كان أحدهما متزوجاً أو كلاهما ، أما في القانون فهو خيانة العلاقة الزوجية ومن ثم فهو لا يقع إلا من الزوج ، وقد اختلفت القوانين الوضعية بشأن تلك الجرائم مذاهب ثلاثة :

(١) مذهب يعتبر الخيانة الزوجية فعلاً غير مؤثم كالقانون الانجليزي والقانون الروسي .

(٢) مذهب يعتبرها جريمة يعاقب عليها دون تفريق بين الزوج والزوج كالقانون الألماني .

ومن هذه القوانين الأخيرة القانون المصري نقلًا عن القانون الفرنسي ، وقد اختلفت جريمة كل من الزوج والزوج لاختلافها بينما ، سواء في الأركان المكونة للجريمة ، أو في العقوبة فهي بالنسبة للزوج لا تزيد عن الحبس ستة أشهر بينما تصل بالنسبة للزوج إلى سنتين .

ثانية : ليس عيب القانون الوضعي مخصوصاً في جرائم الأخلاق على الزنا وحده

وأنما هناك جرائم أخرى تكتفى منها بذكر جريئتين : (الأولى) ذلك العرض إذا وقع ببرضا المأرفين فلا جريمة إلا إذا وقع الفعل على فاصل ولم تتجاوز سن الثانية عشرة ومعنى هذا أن الإنسان متى بلغ الثانية عشرة فهو حر في عرضه مع أنه يعتبر فاسداً في تصرفاته المالية الحاصلة قبل بلوغه سن الرشد وهو في الحاديه والعشرون : أي أن القانون كان حريصاً على المال أكثر من حرصه على العرض .

أما الجريمة الثانية فهي جريمة الاعتياد على ممارسة الدعارة وهي جريمة لا تكمل إلا بالاعتياد على ممارستها وأن يكون ذلك مقابل إجر ورغم أن الدعارة جريمة تخضع لمنصري العرض والطلب فإن القانون لا يعاقب : الماهر أو المومس إلا إذا تذكر منها الفعل . وكان ذلك إقامه أجر أي أنه لاعقاب على من ضبطت تمارس الفاحشة لأول مره ولو بأجر ، وكذلك لاجريمة ولإععقاب على من قارفت الفاحشه مثلاً أبى تبرد المتعة ، ولو تذكر ذلك عدة مرات وأخيراً فانه لاعقاب على الرجل الزاني مع مومن مهما كانت حالته : أغرب أم تزوجاً أو غير محصن ، بل أن القانون يعتبره شاهداً في قضية الدعارة .

وقد أصبح واجباً بعد صدور الدستور في مادته التي تعتبر أن الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للقانون في مصر أن يتمتنع عن تطبيق أقصى من القوانين القائمة على خالفة الشريعة كنصوص القوانين الربوية وبيوع الغرر والتهاهنات والعبارات القهار والتمييز والمعاملات الخالفة للشريعة.

ثالثاً : القانون الوضعي يستجيب دائماً للتغيرات الاجتماعية ولو كانت أمراضاً و انحرافات تصيب المجتمع ، ومن الاستجابة لأنحرافات المجتمع : الشذوذ الجنسي ، واللهو ، وشرب الخمر ، وفي ذلك خطر كبير على المجتمع لذا يحظر أي سياج أو إطار من القيم والمعنويات التي تحفظ المجتمع من التدهور ، والمدعون إلى هذا التدهور يفلسفونه باسم الحرية والإرادة العامة للشعب وأنه مصدر السلطات ويدور في بعض المجالس الخاصة في مصر أن حرمان الإنسان من الشذوذ هو إعطاءه على حقوق الإنسان باعتبار أن الإنسان حر في أن يتمتع بعرضه ولذته كيف يشاء ،

-

ولقول ذو مزاجية (أكبر فقهاء الدستوري في هذا العصر)  
أن القانون الوضعي كان دائماً خادم لسلطة المحاكم مستخدماً لاغراضها خالفاً  
 بذلك الأوضاع الطبيعية .

أما النظام الإسلامي فإنه يحيط المجتمع بسياج وأطار يمنعه من التدهور  
والانحطاط ويحفظ عليه قيمه ومبادئه فيظل المنظور محظوراً والحلال حلالاً ،  
وفي ظل النظام الإسلامي لا تبدل لأصول الحياة الاجتماعية وذلك مع المرونة  
السكانية في فروعها وبذلك يظل المجتمع صلب العود مستقىم الظاهر قوى البناء .

ومعنى هذا أن القوانين الوضعية تتصف بخصيصة استسالمية تعايش بها الفساد  
وتتباهى ، مما بلغ من النزول والأسفاف بينما تتصف الشريعة بخصيصة حافظة  
تحمى المجتمع من التدهور والنزول (مصطفى كمال وصفى) :

رابعاً : أنه كان نتيجة لعقلية القوانين التي سنها الخديو توفيق ١٨٨٣ أن تغير  
شكل المجتمع الإسلامي تغيراً عظيماً ، وأصبحت الطبقة المثقفة من خدام الطبقة  
الراقية المحاكمة وأصبح إدراك النظم الغربية عنوان الفهم والأدراك السليم الذي  
يحب أن يتحلى به الجنتامان في المجتمع المجنون الذي ساد ذلك العصر ، وعلى العكس  
من ذلك فإن الثقافة الدينية أصابها التدهور والانحطاط بسبب سياسة المستشارين  
الإنجليز فقصرت الوظائف الدينية على خدام المساجد والمؤذنين ، وعمد مستشار  
التعليم إلى شحن المعاهد الدينية بعلوم تنوع بها ظهور الرجال ، ولا تجد إذن فرصة  
إلا في وظائف المساجد والأوقاف وبذلك انصرفت الطبقة القادرة عن التعليم  
الدينى وأتجهت إلى التعليم العام ، وصار أهل الدين عنوان التخلف والتآخر  
وهذا للسخرية .

خامساً : كان ظهور القانون الوضعي في الغرب نتيجة أن المسيحية التي عبرت  
من الشرق كانت رسالتها أخلاقية وروحية محضة ، ولأنها كانت جزءاً من رسالة  
موسى فقد كانت شريعتها في التوراه ، فلما استقلت المسيحية دون أن تكون لها نظام  
وتشريع أخذت من الشريعة الإسلامية ما رأت أنه ملائماً لها ووضع منه قانون  
تابليون المشهور ، وأغلبه من مذهب مالك ثم جاء المسلمون ففرض عليهم

أن يحجبوا شر بعثهم وأن يقبلوا القانون الفرنسي والسويسري حكماً لجتمعاتهم  
وعزّهم أعظم ثروة فقهية في العالم كله .

ومن هنا كان القانون الوضعي قانوناً بشرياً يعلى من آهواه الإنسان ويرد  
مطامعه وشهواته وفارق كبير بين القانون الوضعي وبين القانون الرباني الساوى ،  
وعرفت المسيحية الأخلاق والوصايا والأخلاق الفردية ووحدتها التي تحولت من  
بعد إلى التبشير إليه ، أما الإسلام فقد عرف الربط بين الفردية والجماعية وجعل  
إلى جانب الأخلاق المقيدة والمعاملات على نمط فريد لأنّه من صنع الحكم الخبير ،  
وماتزال الحضارة الغربية والمجتمع الغربي المسيحي بنقل من الشريعة الإسلامية  
حيثياً : حقوق الإنسان ، حقوق المرأة ، حقوق المغار ، مسائل الزواج  
الطلاق والارث .

سادساً : لقد أتى الإسلام بمبادئ عامة أو أسس عامة يتبعين أن يقيم عليها  
الحكم - اقداراً للإسلام وتيقّن من ضعف الطبيعة البشرية قوّاجها بطرائقه عملية  
وجعلت المبادىء الإسلامية العامة الحاكمة ، غير سلطوي والزمرة بالأخذ برأى  
 أصحاب الحال والعقد ، ورفض أن يأتى الحاكم رغم أنف المحكومين بل برغبة  
الشعب ، وإنّ الإسلام بوصفه نظام حياة كما هو عقديه وعبادة يفرض نظام  
الحكم كأساس جوهري لاغنى عنه ، ومن أجل ذلك وضع الإسلام نظماً شاملة لـ كل  
أمور الدين والمدنيّة ونظم العلاقات بماً : علاقة الإنسان بربه وعلاقة الإنسان  
بالإنسان والمجتمع ، وإقام تشریعات تختلف مع اختلاف الزمان والمكان وتشريعات  
لا تختلف ، وأعطى الإسلام تفاصيل دقيقة بحيث لا تحتاج إلى المرء فسأله  
ـ المال والمرأة ، أعطى الإسلام فيها تفاصيل دقيقة جداً باعتبار أن المال والمرأة  
كانا مشكلتين على مر التاريخ يسبحان الكثير من الأضطرابات . وفي الميراث أعطى  
الإسلام تفاصيل دقيقة للغاية وفي نظام الحكم أنّ الإسلام بمبادئ العامة  
( دكتور خيري عيسى ) .

سابعاً : تختلف الشريعة عن القانون الوضعي في أمور كثيرة : أهمها الصدق  
والوضوح أن القانون الوضعي قد وضع صفاً على عدم الصدق ولكن الله تبارك وتعالى

جعل ضابط الصدق معه هو (لا يوجد صادق مع الله وكاذب مع الناس) لأن المسلم يعلم أن الله مطلع عليه (يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور) فأهم أساس في الحكم والسياسة في الإسلام هو الصدق من الرعية ، بمعنى وضع الأمور على ما هي عليه أمامهم في العصر الحديث ، في الإسلام أهل الحبل والمقد ، أهل الفكر والفتوى وأهل الذكر الذين يسعونك بالحل وقت اللزوم .

ولذلك كان الصحابة يركبون دلائماً على مسؤولية الراعي من رعيته ويعطون الرعایة مفهوماً عاماً (للأسرة راع وللقرية راع ورئيس الدولة راع) فالإسلام يشيد فكره الرعائية ، السياسة بمعنى تولي الأمور مع الالتزام بقيم معينة ومبادئه ترعي ويسأل عنها حيث يضع الإسلام طرقاً سلمية هادئة لتصحيح مسار أي راع ينحرف عن الطريق السوي ، كما الغى الإسلام الامتياز : الامتياز الذي أعطاهم الحكم هو السلطان .

وأهم أساس للرعاية بعد الصدق هو الحق ، فالحق هو جعل الصدق يسود أمور الحياة بحيث يصل لكل إنسان ما يستحقه على قدر ما فرض له ما انفق عليه ، أن مفهوم «الحق» في الإسلام مختلف عن المفهوم «البرجماق» وترتبط بالنتجة والنفع ، الإسلام عنده هو الإنسان أولاً يقيس العمل بالنتيجة وينظر للإنسان قبل كل شيء والنية تدخل في مقياس الحقيقة . وفكرة «الحق» في الإسلام ترجمت في نظمنا السياسية بفكرة «العدل» ، أن العدل يعني التساوى ، وفي الإسلام فهو عدل نوعي كيفي ، وليس عدلاً كمياً ، فقد يكون المتساوون في بعض الأمور تجاوزاً للعدل ، العدل في الإسلام هو إعطاء كل شيء حقه ، الناس سواسية ، إذا صلح الفود صلح المجتمع وبالحملة فإن أساس الحكم في الإسلام : الصدق ، الحق ، العدل ، دكتور عبد الفتاح بو كه ، ،

ثامناً : أن القانون الوضعي يعقد المشاكل ولا يضيئ لها حلولاً حاسمة ، أن القوانين الوضعية فجرت للمجتمع من المشاكل ما هو غنى عنها ، وذلك يرجع إلى طبيعة القانون الوضعي وما يوتب من آثار على تطبيقه وتحليله ، يقول دكتور محمد رشدي حادى (رئيس محكمة أمن الدولة العلية) لقد كنت طوال عملي أحارب بجهاداً أن أصل إلى البقين في أي قضية إتناوهاها ولستني رغم ذلك لا حظت

أن القوانين الوضعية لا تنتهي مشكلة إلا لتبدأ مشاكل أخرى مما يزيد الأمر تقدماً وتضطرب الحياة معها أكثر وأكثر ، ويرجع هذا إلى أن القوانين الوضعية وجدت أساساً نتائجه وجود اختلال في المجتمع الإسلامي وجعلته هي بدورها يعيش مشكلات متلاصقة لأنكاد تنتهي مشكلة حتى تولد أخرى أكثر تعقيداً . ورغبة في حل هذه المشاكل وتحقيقاً لراحة المجتمع وأمنه واستقراره لابد من البعد في تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية . أن القوانين الوضعية زادت من نسبة التأثر فأهل القتيل يتركون القاتل الحقيقي ويتهون غيره ليتحقق القاتل الحقيقي خارج أسوار السجن فيسهل عليهم التأثر منه وهكذا يتبدل الطرفان الانقام وتزداد الأمور تعقيداً لتشمل إفراداً وأسراءً بل وقبائل أخرى بأكملها والسباب قصور القوانين الوضعية في معالجتها لقضية التأثر بل إنها أوجدت بعداً آخر زاد الأمور تعقيداً فقانون الأحداث أصبح وكراً للجريمة حيث يعمد أهل القتيل إلى جعله يرتكب جريمة القتل للتأثير ثم يوضع بعد ذلك في مؤسسة لرعاية الأحداث حيث يتولد خلال ذلك دوافع أخرى لممارسة هرآية الأخذ بالتأثر . أن علاج قضية التأثر تكمن وبلامنازع في قول الله تعالى :

#### • ولهم في القصاص حياة •

وهو علاج يصلح لشكل المجتمعات سواء كانت بدائية أم متقدمة ويكتفى أن إفراد المجتمع سينعمون بالأمن والاستقرار ب مجرد تطبيق أحكام القصاص .

ناسعاً : الإسلام يدرأ الحدود بالشبهات والحدود تظهر المجتمع من الفاحشه والشريعة الإسلامية ذات طبيعة وقائمة تحول دون وقوع الجريمة، بينما القانون الوضعي عقوبة على ما يقع وأحكام البشر صادره عن علم محدود وعن بصر محدود وعن سمع محدود ، وأحكام العباد يعتريها في الأعم الأغلب النقص والقصور والباطل والضلال ولم تفلح العقوبة الوضعية في إفلاع الجريمة ، فهى تتفاقم يوماً بعد يوم وتشكل خطراً يهدى من المجتمع ، وقد ثبت فشل العقوبة الوضعية بجريمة السرقة .

وبالمثلة فلا وجه للمقارنة بين الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي .

## الفصل الثالث

### عقبات في طريق تطبيق الشريعة

عندما جاء الدستور المصري ونص على أن الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للتشريع كان ذلك أيداناً بهذه مرحلة جديدة فلدراسة أقيم الإسلامبة بالمجتمع المصري لا مجرد تعديل في نصوص القانون أو في صياغتها بما يتفق مع الشريعة الإسلامية السمححة ، ذلك أن التشريع لا بد أن يرتكز على نظام اجتماعي يسمح به ويؤدي إليه باعتبار أن القانون هو مولد اجتماعي يستمد أصوله من المجتمع الذي نبع فيه ، هكذا يصور الدكتور أحد فتحى مبرر هذه المرحلة الجديدة . ذلك أن تطبيق الشريعة الإسلامية من شأنه أن يؤثر في المجتمع ويعمق فيه القيم الإسلامية الصحيحة حتى يكون التشريع الإسلامي نبتاً طبيعياً صادراً من مجتمع إسلامي صحيح لا نبتاً غيرها في مجتمع من الإسلام . أن النص في الدستور على أن الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريع هي علامة البدء في تحويل المجتمع من مجتمع تسوده القيم الغربية الوافدة إلى مجتمع تسوده القيم الإسلامية لأن هذه القيم هي التربة الصالحة لغرس التشريع الإسلامي فيه ، أن مصر ب بتاريخها وحضارتها التي هرت الدنيا كلها لا يمكن أن تكون حالة في تشربها على بلد أجنبي لذلك يجب ترسيخ القيم الإسلامية من الآن حتى يكون لدينا المجتمع الإسلامي الذي ينقبل بتطبيق هذه القرآنين .

لقد صدر التعديل للدستور سنة ١٩٨٠ لكي يؤكد الذاتية الثقافية المصرية النابعة من الحضارة الإسلامية .

ولكننا نجد الآن أن هناك عقبات يحارل البعض أن يضمها في طريق تطبيق الشريعة ، من هذه ، تلك الجموعة من العلمانيين الذين يحاولون تشويه تفسير الشريعة والاحكام والاعمام على نصوص متزعنة من أصولها لتشييط الوجهة وتأخير

النهاية ، وهو لام هم العلمانيون إن عبد الرانق ، والذين لا يؤمنون بأن الإسلام دين ودولة والذين يقولون أن شرط الإسلام ويدعون إلى أنه دين روحي ولا هوقي ، وذلك لفتح أبواب الديانة في مجال القوانين السياسية والاجتماعية والاقتصادية .

وهناك دعوى التدرج في التطبيق ، وقد أجمع الباحثون والعلماء على أنه لم يقع تدرج في تطبيق الشريعة الإسلامية إلا الخنز ، وثبتت في الأخير حرمتها بالنص ، وأن وعى التدرج تختلف كمال الشريعة :

«اليوم أكلت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا . وقد مضى على الشريعة — كما يقول الدكتور جمال المرصفاوي — أربعة عشر قرنا فــكيف يقال بالتدريج مع أن دسائط العالم تحدد مــمــاداً لتنفيذها فور أكــالــها وإعلانها ويسرى حكمها على المكافــه دون تدرج فــلم يــحــتــجــ بــهــذا فــقــطــ فيــ الشــريــعــةــ الإسلاميةــ .»

ويقول الدكتور محمد رشدى حادى : أن أصحاب المدعوة إلى التراثة وهم يحكمون أهواهم فى الوقت الذى تناهى فيه أحكام الشريعة وتعاليم الإسلام بضرورة التجدد من الأهواه .

وهناك دعوى تميــة المجتمع الإسلامي بالكامل . وهــى دعوى واهــيةــ . كــماــ يقول الدكتور المرصفاوي . لأن أى مجــتمعــ لــابــدــ من وجود الجــرــائمــ فيهــ وقدــ بدــأتــ الجــرمــيــةــ منذــ قــدــيمــ الــازــلــ حينــ قــتلــ قــاــبــيلــ أــخــاهــ هــاــيــيلــ وــفــىــ عــهــدــ الرــســلــ نــقــعــ الجــرــائمــ وــنــقــادــ الحــدــودــ ،ــ وــكــانتــ ســبــباــ فىــ نــدرــةــ الجــرــائمــ ثــمــ أــنــتــناــ نــقــاــمــ بــأــىــ شــئــ توــجــدــونــ ذــلــكــ المجتمعــ الإــســلــامــىــ معــ أــنــ ذــلــكــ لــاــ يــكــوــنــ الــاــبــتــيــبــقــ تــعــالــيمــ الإــســلــامــ . وهــى دعوى رابــعــةــ : وهــى أــنــ المجتمعــ فــقــيرــ ،ــ وهــى دعوى مــرفــوضــةــ ،ــ لأنــ التــشــريعــ جــعــلــ ضــوابــطــ مــحدــدةــ فــيــ تــوــقــيــعــ العــقوــبــهــ ،ــ فــثــلاــ الســارــقــ لــاــ تــقطــعــ يــدــهــ إــلــاــ بــشــروــطــ توــافــرــ المــطــاعــ وــالــمــشــرــبــ وــالــمــلــبــســ وــأــنــ يــكــوــنــ المــالــ مــحــرــزاــ وــغــيرــ ذــلــكــ منــ الشــرــوــطــ الدــقــيــقــةــ إــلــىــ إــذــاــ تــخــلــفــ مــنــهــ شــرــطــ ســقــطــ الحــدــ بالــشــهــةــ وــوجــبــتــ لهــ صــفوــبةــ تعــزــيرــ .»

وهناك دعوى خامسة هي وجوب إعداد جيل من القضاة مدربون على الحكم بالتشريع الإسلامي وهي — كما يقول الدكتور المرصاوي — دعوة مردودة لأن القضاة المصريين خاضوا تجربة سنة ١٩٤٧ المتعلقة بتطبيق الشريعة الإسلامية حين الغيت المجالس الحسينية وأجلل اختصاصها إلى المحاكم الشرعية ونجحوا في هذه التجربة ، كذلك في سنة ١٩٥٥ حينما الغيت المحاكم الشرعية والمحاكم المدنية وأجلل الاختصاص إلى المحاكم العادلة فقد قام القضاة في المحاكم العادلة بتطبيق نصوص الشريعة الإسلامية ونصوص الطوائف المدنية دون أى عناء والمسألة تحتاج فقط إلى صياغة للنصوص الشرعية بوضوح وكذا المذكريات التفصيرية التي يجب أن تكون سهلة وأضحة .

## الفصل الرابع

### رواكرة تطوير الإسلام

منذ عقد مؤتمر برنسكون صيف ١٩٥٣ الذي شهد عدد كبير من الأسماء الالامعة في اندونيسيا والهند والباكستان وإيران والعراق وسوريا ومصر ولبنان لم ينقطع الكلام عن ما أطلق عليه رواكرة تطوير الإسلام : فقد أعد هذا المؤتمر مجموعة من المستشرقين محترف التبشير ومن الخططains الذين دسموا خطة طويلة المدى لتفعيل مهام الإسلام بالتشكيك في أسس العقيدة الإسلامية كالإيمان بالوحى والإيمان بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم وصدق القرآن الذى إنزل عليه .

الدعوة المسماة إلى تطوير القيم والعقيدة والأخلاق قام بها خططاؤن وعقدت لها مؤتمرات وجدل لها كتاب لامعون !!

وكان أحدث ما يتصل بتطور خطوات هذا العمل مؤتمر التخلف الحضاري الذي عقد في الكويت ١٩٧٤ ومنها مؤتمرات أخرى استهدفت تزيف التاريخ الإسلامي أو تنصير المسلمين أو غيرها من الخطط المرتبطة كلها بالهدف الأساسى الذى نأمرت عليه القوى المتجمعة للسيطرة على عالم الإسلام والتي خططت منذ وقت بعيد من أجل « تفريغ » المسلمين ومجتمعهم من الإسلام الحقيقي وفرض إسلام خاضع للتفكير الغربي العالمي . وقد عدت هذه القوى إلى احتضان البهائية والقاديانية لضرب الإسلام من الداخل وتحقيق أهدافها المسماة .

لقد ثبتت منذ وقت بعيد قضية ( تفريغ الإسلام من مفاهيمه الصحيحة ) تحت اسم ( التطور والمماصرة والتحديث ) ومحاصرته لنضيق دائرة نفوذه وحصرها على شؤون العبادات والغامها للمعاملات التي يقوم عليها تنظيم المجتمع فلما تحقق في العقود الأخيرة تصميم البلاد الإسلامية على إعادة تطبيق الشريعة الإسلامية بعد أن توفرت أكثر من مائة عام وحل محلها القانون الوضعي تتحقق

الذهن التبشيري الاستشرافي عن فكره ( تطوير الإسلام ) وتوسعت الكتابات المؤيدة لتلك الخطط حول تطوير الدين وتطوير الشريعة وتطوير اللغة وتطوير التاريخ وهي كلها محاولات لضرب القواعد الأساسية الثابتة التي إقامها الفكر الإسلامي من خلال مفهومه الأصيل الواضح :

### الثوابت والمتغيرات .

وهي القاعدة التي ازاحتها الحضارة الغربية المعاصرة من طريقها حين نقلت ثمرات الفكر الإسلامي في عصر النهضة قبلها ( المنهج العلمي التجاري الإسلامي ) ثم فرغته من قاعدته الأساسية القائمة على ترابط المقل والقلب والروح والمادة وما فرقه الإسلام من قيم ثابتة لا تتغير مما تغير العصور والبيئات : وهي قيم الحق والمعدل والخير والرحمة الاخاء البشري وكيف وضع الإسلام قاعدة حركة المتغيرات داخل دائرة الثوابت .

وكان ( ديكارت ) ومن جاء بعده هم الذين فصلوا بين المعنويات والماديات وأزاحوا مفهوم ( أخلاقية العلم والحضارة والمجتمع ) على النحو الذي يعرفه جميع الباحثين والذي أشار إليه الاخ المسلم الاستاذ ( رجاء جارودي ) في مختلف ابحاثه وقال أنه هو مصدر الحيرة والازمة الشديدة في الفكر الغربي الحديث وقد ظل يبحث عن حل لهذا أكثر من ثلاثة عقود حتى اهتمى إليه بمفهوم الإسلام الجامع .

وقد تفاقى ذهن المتأمرين خصوم الإسلام عن هذه المفكرة : ( فكره تطوير الإسلام ) وتوسوا في دراستها فنهم من تكلم عن إعادة النظر في الدين وتطويره ( والدين في الغرب بمعنى اللاهوت أو العبادات ) ومنهم من طالب بوضع تحريرية الدين وتحريمة النبوة والمعجزات والصلة والحياة الآخرة، ووضع البحث واصحاعها لقواعد علم النفس الحديثة التي تقوم على ( الحدس ) والتي تخضع نفسها للتغيير والتبدل والتي تحاول أن تجعل من الدين مسألة ذوقية وهنية ليس لها وجود حقيقي في خارج نفس صاحبها الذي يتذوقها كما أشار إلى ذلك الاستاذ ( مهر بروز ) في بحثه المعروف بل لقد تطاول هذا الباحث وتحدى عن أسلوب الله تبارك وتعالى في العمل .

وهناك الجهد المبذول لتطوير الشريعة الإسلامية بحيث تصبح إداة لنشر القيم الغربية وقبول الواقع الغربي المنحرف والفاسد والمسموم الذي تمزّه الحضارة العالمية اليوم ولملأ الأزمات والهزق النفسي ويرغب أصحاب هذه الجهد في احتواء المسلمين داخل دائرة الفكر الغربي المغلقة ودائرة الحضارة الغربية والاسلام لها والانصهار فيها بحيث تزول عنهم ذاتهم الخاصة وطابعهم المفرد الذي صبغهم به الاسلام ودعاهم إلى الحفاظ عليه والدفاع عنه ووضعه موضع قيادة العقيدة نفسها حتى يضحى المسلم بنفسه إذا كان ذلك بديلاً لزوال ذاته . وهم بذلك الاصرار الذي يرددونه جمِيعاً أنَّما يزيدون أنَّوا ثواب الشريعة الإسلامية وأحكامها الرادعة على الفاسقين والسارقين وال مجرمين ويتأنّوا الأوضاع القائمة دون أن يوافُوا بهذه المجتمعات مع شريعة الله .

ولقد دعت هذه المؤتمرات صراحة ودون مواربة إلى مأسسته وتطوير القيم ، وكان من أهم توصيات مؤتمر أزمة التطور الحضاري عام ١٩٧٤ مانص عليه على الوجه الآتي :

• أهمية تطوير القيم وإنماط السلوك الإيجابية والمؤثرة في صنع التقدم  
• والأهتمام بالثقافات الشعبية .

ويهدف ( تطوير القيم ) إلى إزالة مخالفة الأحكام الخاصة بالأخلاق والفضيلة وحماية العرض والبكارة وحماية مهمة المرأة الأساسية في بناء الأسرة ورعاية البيت وتربيّة الطفول ودخول القيم الغربية في الأخلاق وهي القيم التي تسخر من العرض والتي تتدفع وراء صديق لعائلة وتبادل الزوجات واحتلال الأعراض ، ولا ريب أن قضية المرأة المسلمة من كثبيات القضايا التي أولى لها الاهتمام جماعة المستشرقين والمبشرين بهدف هدم البيت الإسلامي من الداخل ونفيقه من الأيمان والعبادات وذوق أجيال منحرفة منها مهزقة حتى يسهل السيطرة على هذه المجتمعات واحتواها في العقود القادمة وبعد ذلك سخرت بالحجاب

والنواب وتمدد الزوجات ، هذا مع حرصهم على تطبيق أوضاع من الأحوال الشخصية المدمرة خالفة لكتاب الله أو معتقده على نصوص غير جامدة .

وإذا كان كرومر منذ عام ١٨٩٢ قد وضع هذه الخطة للتغريب حين قال : ( الإسلام بطبيعته العالمية عدو للحضارة الأوروبية والمسلم غير المتخلق بالأخلاق الأوروبين لا يقوى على حكم مصر في هذه الأيام لذلك سيكون المستقبل للمترفين تربية أوروبية ، سرحد عن مصر على أن تحكم بآيد مصرية وهو قول بريطانية ) .

ومن ثم بدأت تلك الخطة التي تربى إلى العمل لأعداد أجيال تابعة ، غير أن اليقظة الإسلامية ما لبثت أن طمت هذه الخطة وفتحت الطريق أمام الاصالة الإسلامية ، وكانت الهزيمة والنكبة والنكس سنوات ( ١٩٤٨ - ١٩٦٧ ) كالم دلائل واضحة أمام المسلمين والعرب على أن الطريق الذي سلكوه في التبعية لا يودي ، وأنه لا بد من التماس المنجز الرباني الأصيل والتماس أسلوب العيش الإسلامي الأصيل ، فلكل أمة منها وأسلوبها ، ولكن القوى الخارجية المسيدة ما تزال تعمل على أن يتحول العرب والمسلمون عن إيمانهم وقيمهم إلى إلحاد وقيم وافية لا تتفق مع ميراثهم ولا عقידتهم ولأناريمهم الذي عاشهه أربعة عشر قرنا . . .

ولكل ليس معنى هذا أن الفكر الإسلامي فكر مغلق ، أو مت指控 أو جامد . أنه فكر رباني المصدر قام على أسس وأوضاع جامعة متكاملة ، وله مرونته الوافرة ، وقدرته على الاستخذ والعطاء ، والتعامل مع متغيرات المجتمعات والصور ، شريطة المحافظة على قيمه الأساسية التي لا يقبل صدعاها أو تشويهاها ، وهو بحكم مفهومه الأصيل في الثوابت والمتغيرات قادر على الأفادة من التنظيمات والأساليب والوسائل الحديثة جميعا شريطة أن ينقلها إلى دائرته على أنها ( مواد خام ) يشكلها في كيانه ويصرها في وجوده دون أن يقبل تغييرات أو أيديولوجيات ، وأساسة الأول هو المحافظة على التوحيد والإيمان وأخلاقية الحياة والحضارة ، وعلى هذا النحو يستطيع المسلمون صنع

التقدّم ويقبلون من المضاراة خيراً منها أو إيجاباً لها ورشكلاون ذلك وفق مفاهيم الإسلام : القاعدة على العدل والرحمة والأخاء البشري .

أما تطوير القيم بمناهي الذي عرف من ثقابات دور كامن وفرويد وما ركّس والقول بأن التطور مطلق والأخوات ثابتة ليست ثابتة وأن القيم تتغير بغير إلزام فهذا ما لا يقره الإسلام . عليه الدعامة ذوو الأسماء الأئمة .  
أن الإسلام كما يقول المسئل باصي : حكم السلوك في القول والمهارات وأن الأخلاق قيم ثابتة لا تتغير عن الدين ولا تتغير مع الزمن فهي لا تخضع للتغيير والتباين أما التغير والتغيير فهو المادات والتقاليد لأنها هي صنح المجتمع كذلك فإن الذي يتغير والتغير والتغيير هو الصناعة والمعارف ، أما القيم الإسلامية (من اجتماعية وإسلامية) فأنها لا تتغير بتغير الزمان أو المكان ومن أمثل ذلك الكذب والفحش والسرقة والدعس والانحراف فشكل هذه رذائل منذ أول يوم في هذه الحياة إلى أن يرى الله الأرض ومن عليها .

أن النفس الإنسانية لا تتغير ، ولكن الذي يتغير هي وسائل الحياة والعيش ، أن القول بأن القيم الدينية والأخلاقية تتطور أو تتغير مع الزمن من شأنه أن يجعل الدين مرتبًا بالنصر ويكون نابعاً المحدثة ، ولقد جاء الإسلام ليحطّم كل ذلك ويحرر الناس من هذه التبعية .

أن المناداة بتطوير القيم وربطها بعادات الناس ومواردهم من شأنه أن يجعل الإسلام ماركسياً ، أو أن يكون لدعاة الجنس والذلة إسلام يجعل ممارسة هذا النوع تسبّحاً لقدرة الله تبارك وتعالى وأعتبر إذاً ما يحمل المخالف كإيزعم بعض دعاء هذه المذاهب اليوم ، ومن شأن هذه الدعوة أن تحطم عقيدة الإسلام ، هذا ما نصح به كرومر . في كتابه بريطانيا العظمى في مصر ، حين قال :

، فإذا أمكن للباديء الإسلامية أن تتطور مع الزمن المنظور عند ذلك سوف يتحرر ملايين البشر من هذه المقادير .

وهذه الدعوى ما تزال عملاً قلوب وعقوال دعاء الاستشراف والشجفية

والغريب يخونها أو يهدون قليلاً منها ولكنهم يومئون بأن هذه مهمة لم لا بد أن يعملوا لها ، وعلينا نحن أن نعرف الأهداف ونكشف المخططات .

وإذا كانت مذكرة التطوير لا تتوقف عند ميدان وأحد من ميادين الثقافة والفكر والمجتمع – وتحظى قضية المرأة منها بالحظ الواقر – فإن تلك الدعوة إلى بعث التاريخ القديم مهد أصيل كما وأشارت مقررات مؤتمر الكويت فأن هناك عذاباً مبذولة إلى إحياء الفولكلور وبعث التاريخ القديم السابق الإسلام وهناك جهود مشتركة بين الآرئين في سبيل اذاعة أخبار يومية متعددة حول الأصنام والقبور وأموال ضخمة تتفق على علماء الآثار ليعيدوا الناس مرة أخرى إلى الفرعونية والفينيقية والبابلية والassyورية مع أن أشد علماء التاريخ تعصباً أعلنوا بما لا يقبل الشك أن الإسلام قد أوجد (أنقطاعاً حضاريّاً) ونازعوه بين عصره وما سببه من العصور وإن إعادة الحياة إلى هذا التاريخ مستحبة لأنه لا يملك لغة ولا ثقافة ولا تراثاً ماعداً الأمواء والاحقاد التي تملأ بعض الصدور ، والمهدف معروف وهو حماقة إعادة الأمم الإسلامية إلى أصولها الأولى السابقة للإسلام بغاية ضي على روح الوحدة الإسلامية ويمكن لهذه الأمم أن تخضع لنفوذ المضاربة الغربية والفكر الاجنبي ، وإن تنصر فيه وبرول تميزها وتذهب ذاتيتها فيرتبط بهذا إعلان للتراث الوثني القديم في الوقت الذي تجري فيه السخرية بالتأريخ الإسلامي الباذخ وما الحديث عن جلجميش وادونيس وتموز وغيرها من أساطير في الشعر الحديث إلا واحدة من هذه المحاولات الماكرة .

أن هذه العبارات التي تجري على اللسان بعض الكتاب اليوم إنما هي منقوله من كتابات البهائيين والقادسيين وهي حماقة لتتجدد فكرهم لضرب الإسلام من الداخل وإن يستطع هؤلاء الدعاة أن يجدوا مقبلاً لما يقولون به أو ينشرونه مادام يعارض أساساً حقيقياً من أسس الإسلام : في أصول العقدة أو في عبادة المضاربة الوثنية المادية الإباحية أو الدعوة إلى الجنون ، ومن العجب أن يحمل لواء القضايا الفكرية جماعة من القصاصين عاشوا حياتهم كلها في مجال محدود ولم تتبسر لهم دراسة الفكر الإسلامي بحيث تكون لهم مقدرة حقيقة على أن يقولوا فيه كلمة واحدة أو صادقة يسمع لها ويقتتن بها الناس وهم محجوبون عن الناس

لأنهم لم يقدموا طوال حياتهم إلا مواد التسلية وترجية الفراغ وما عدهم أحد  
موجين أم قائمين بكلمه خالصة يريدون بها وجه الله فقياس القمم الشوامخ  
قياس باطل لأن الأبطال الحقيقيين لا تمني بهم الصحافة عنائها بسيد دوريش  
 وإبراهيم ناجي وعبد الحليم حافظ أن ظاهرة سيطرة القصاصيين على الحياة الفكرية  
 الحديثة مع أنهم لا يملكون أدوات الفهم والاستيعاب للفكر الإسلامي أو العالمي  
 أمر جد خطير .

## أحكام قضائية على أساس الشريعة الإسلامية

أصدر الأستاد محمد محمد تمام رئيس محكمة السويس الجزئية حكمًا في القضية رقم ٨٠ سنة ١٩٨٠ جنح أثبت فيه أن القوانين الوضعية المعمول بها في مصر والمخالفة للشريعة الإسلامية باطلة بطلاناً ينحدر بها إلى درجة الانعدام من الناحيتين الشرعية والقانونية . جاء في الحكم ما يلى :

وحيث أنه يلزم القول بدانه أن القوانين الوضعية المعمول بها في مصر والمخالفة للشريعة الإسلامية باطلة بطلاناً ينحدر بها إلى درجة الانعدام من الناحيتين الشرعية والقانونية .

أولاً : من الناحية الشرعية فإن تلك القوانين المخالفة لـ أحكام الشريعة باطلة بطلاناً مطلقاً وهي وعدم صنوان و يجب على جميع المسلمين في جميع مواقعهم سواء كانوا من رجال السلطة القضائية ، أم من رجال السلطات التشريعية والتنفيذية أم من أفراد الناس العاديين أن يتقنوا عن تطبيق وتنفيذ أو إحترام كل حكم وضعى يحال أحكام الشريعة الإسلامية والأدلة على ذلك مستعدة من نصوص القرآن الكريم والسنة الشريعة ثم من الاجتماع وهي المصادر الأولى للتشريع الإسلامي .

لقد أمر الله سبحانه بالحكم طبقاً لما إنزل وجعل من لم يحكم طبقاً لذلك ، كفراً أو فاسداً أو ظالماً (ولم أحكم بينهم بما إنزل الله) الماءدة (أنا إنز لـك الكتاب بالحق ليحكم بين الناس بما إراك الله) النساء ، بل أنه لا خيار للمسلم أمام ما اختاره الله ورسوله ولا رضاه له إلا بما يرضي الله ورسوله ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا اسلينا ) .

وقد قطعت نصوص القرآن الكريم بوجوب إتباع الشريعة الإسلامية أو مبادئها العامة أو روحها التشرعية صراحةً أو ضمناً فلا يجوز للمسلمين أن يتبعوا غير شريعة الله قانوناً وكل إنسان لغير قانون الله إتباع لهوي (فإن لم يستجعوا المك فاعل إثناً تبعون أهواهم ومن أضل من أتبع هواه بغير هدى الله) ، (ثم جعلناك له على شريعة من الامر فانبعها ولا تتبع إهواه الذين لا يعلمون) .

بل أن وأجب التحاكم إلى الشريعة الإسلامية وعدم التحاكم إلى القوانين الوضعية - بل في خالفتها وعدم الرضا بها والكفر باحکامها - وأجب دار سلمين كافه ، فيجب على أحد الناس أن يطلبوا من القضاة ومن أولى الأمر تحكيم الشريعة الإسلامية فيما يطرحونه من منازعات وإن يرفضوا تحكيم القوانين الوضعية المخالفة للشريعة الإسلامية .

والقول بأن الله تعالى أمر بطاعة أولى الأمر وعلى ذلك فيجب علينا طاعة : القوانين التي يضعونها وإن الحكام وحدهم هم المستولون عن تلك القوانين المخالفة للشريعة الإسلامية أمام الله سبحانه وتعالى : فهذا القول لا يستند إلى سند شرعي أو عقلي أو منطقي فالآلية السكرامية قد أوجبت طاعة الله وطاعة الرسول أساساً .

أما طاعة أولى الأمر فإنها لا يكون إلا إذا كانت أوامرهم موافقة لامر الله وأوامر الرسول (يا أيها الذين آمنوا أطیعوا الله وأطیعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول أن كتمت تؤمنون بالله واليوم الآخر ، ذلك خير وأحسن تاویلاً) .

ومن هنا فإن طاعة أولى الأمر لا يكون إلا إذا كانت أوامرهم موافقة لامر الرسول ، وقد قال رسول الله (لأطاعة مخلوق في معصية الخالق) .

وقد العقد اجماع الأمة الإسلامية على أنه لا طاعة لأولي الأمر إلا في حدود ما أتزل الله وعلى أنه لا طاعة مخلوق في معصية الخالق وقد سار على ذلك الخلفاء

الرشدون في خطبهم وفي سلوكهم ، إذن فالشرعية الإسلامية هي قانون الدولة الإسلامية لأعلى وأساسى (دستورها) فما وافقها من قوانين وضعها صحيحاً وأجب الإعمال وما خالفها باطل وآجب العصيان ، فالشرعية الإسلامية قد إنزلها الله سبحانه وتعالى ليعمل بها في كل مكان وزمان ولا يمكن أن تلغى أو تنسخ لأنها القاعدة الأساسية في الشرعية الإسلامية (وفي القوانين الوضعية) أن النصوص لا تنسخ الأنصوص من مثل قوتها أو أقوى منها ، أي من نفس الشارع أو غيره له سلطان يشرعي أعلى من مصدر النصوص المراد نسخها وما بين أيدينا من كتاب وسنة لا يمكن أن ينسخ بعد أن انقطع الوحي وأختار رسول الله الرفيق إلا على ، وليس لأولى الأمر في ظل الشرعية الإسلامية حق التشريع إلا من التشريعات التنفيذية التي تستهدف تفزيذ أحكام الشرعية الإسلامية وذلك على أساس مبادئ الشرعية الإسلامية وروحها التشرعية وفي حدود ما سكتت عنه الشرعية ولم تردد بشأنه نصوص خاصة - ويقول القاضي المظيم الاستاذ عبد القادر عودة أنه (من المتفق عليه أن من يستحدث من المسلمين أحكاماً غير ما إنزل الله ويرتك بالحكم بها كل أو بعض ما إنزل الله من غير تأويل يعتقد صحته فإنه يصدق عليهم ما قال الله تعالى كل بحسب حالة . فمن أعرض عن الحكم بجد السرقة أو القذف أو الزنا لانه بفضل غيره من أوضاع البشر فهو كافر قطعاً ، ومن لم يحكم به للة أخرى غير البدود والنكران فهو ظالم أن كان في حكمه مضيناً لحق أو ناراً كاعدل أو ومساواة والا فهو فاسق ) .

### ( الإسلام وأوضاعنا القانونية للأستاذ عبد القادر عودة )

وفي صدد التدليل على بطلان القوانين الوضعية فإنه يلزم بدأه ببحث ما إذا كان هناك سند شرعى يقوم عليه تطبيق القوانين الوضعية أصلًا في مصر (وفي غيرها من البلاد الإسلامية) وذلك منذ أن بدأ تطبيق القوانين الوضعية وذلك يقتضى بحث السكونية التي دخلت بها تلك القوانين إلى مصر فقد بدأ دخول تلك القوانين في عهد محمد علي الذي استجلب إلى مصر بعض القوانين التجارية والمحرية (المحدودة) وفي عهد الخديوي إسماعيل ثم إنشاء المحاكم التنصالية على أثر توسيع الامتيازات الأجنبية في مصر بسبب إزمته الديون .

وكان هذه المحاكم سلطة الحكم فيها يركبها رعايا الدول الأجنبية المستحقة بتلك الامتيازات من جرائم على المواطنين المصريين ، وكذلك سلطة الفصل في القضية .

وعندما وجدت المحاكم المختلفة كان أغلب قضاها من الأجانب وطبقت في هذه المحاكم القوانين الفرنسية منذ سنة ١٨٧٢ وبدلًا من خضوع الأجانب لقوانين مصر (الشريعة الإسلامية) خضع المصريون للمحاكم المختلفة التي استطاع خطرها إلى السلطة التشريعية إذ كان من حق الدولة المستحقة بالامتيازات الأجنبية لا يسرى عليها ماتسنه مصر من التشريعات إلا بعد موافقة جمعية عامة لقضاة المحاكم المختلفة وبعد عام وأحد من الاحتلال الإنجليزي لمصر وبعد سبع سنوات من إصدار القوانين الفرنسية وتطبيقها في المحاكم المختلفة عم الإنجليز تطبق القوانين الفرنسية في أنحاء مصر وقصروا تطبيق الشريعة الإسلامية في المحاكم الشرعية بعد أن حددوا اختصاصها (بالأحوال الشخصية) أما ما عدما فقد أصبحت تختص بها المحاكم سميت بالمحاكم الأهلية التي أصبحت تطبق القوانين الفرنسية التي كانت تطبقها المحاكم المختلفة وأصبح المصريون جميعاً خاضعين لهذه المحاكم وأصبح في مصر انتقال غريب وخطير بين ما يسمى بالقضاء الشرعي وما يسمى القضاء الأهل ، كل منها يطبق شريعة مختلفة تماماً عن الآخر وتسى الناس نوع الشريعة التي تطبقها تلك المحاكم وأنها منافية للشريعة الإسلامية والدين الإسلامي وسار الأمر على ذلك ونشأت في مصر أجيال من المثقفين ، ثقافة قانونية أجنبية (فرنسية) قائمة بتلك الثقافة وجاهلة تماماً أو شبه جاهلة باحكام الشريعة الإسلامية وتحولت المحاكم الأهلية إلى محاكنا هذه ونحيت الشريعة الإسلامية واستقرت الأوضاع الجديدة وأصبحت مألاوة للناس الذين مارعوا ينكروها أو يعلمون على تغييرها وسارت الأمور على هذا النحو حتى يومنا هذا ويلزم القول أنه لا يوجد سند شرعي لتطبيق القوانين الوضعية ، في مصر ، ذلك أنه أولاً لم يسبق لاستجلاب القوانين الوضعية وتطبيقها في مصر لاستفتاء الشعب أو آخذ رأيه أو موافقته هل ذلك ، رغم أن موافقة شعب مصر على تبني الشريعة الإسلامية وإحلال القوانين الوضعية عليها أمر غير جائز شرعاً وقد ادخل تلك القوانين إلى مصر بناءً

على أمر حاكم غافل مستبد لا سند لها من الشرعية القانونية وبما أن الدستور المصري المعهود به (دستور ١٩٧١) لا يوجد به نص يوجب أو يحين تطبيق القوانين الوضعية المختلفة للشريعة الإسلامية وذلك حتى قبل التعديل الأخير (أضافة مادة الشريعة الإسلامية مصدرًا للقوانين) حق ولو أفترضنا خلوه من النصوص التي توجب تطبيق الشريعة الإسلامية ، وتفصيل ذلك أنه باستفراهم لأحكام الدستور تبين أنه قد ناط بصفه أساسية وظيفة التشريع بالسلطنة الشرعية ولم يرد بين نصوص الدستور ما يوجب أو يحين لجنس الشعب أن يسن قانوناً يخالفاً للشريعة الإسلامية ونفسه الذي لا يخالفة الشريعة الإسلامية فقد أعطت الشريعة الإسلامية لأولى الأمر حق للتشريع إلا أنها لم تعطهم هذا الحق مطلقاً من كل قيد فحق أولى الأمر في التشريع مقيد بأن يكون ما يضمونه من تشريعات متفقاً مع نصوص الشريعة ومبادئها العامة وروحها التشعيبية وتقيين حكم في التشريع على هذا الوجه يجعل حكمهم مقصوداً على نوعين من الشريعة (١) تشريعات تنفيذية (٢) تشريعات تنظيمية على أساس مبادئ الشريعة الإسلامية فيما يأت منه نصوص خاصة ويشرط في هذا النوع من التشريعات أن يكون قبل كل شيء متفقاً مع مبادئ الشريعة العامة وروحها التشعيبية وعلى ذلك فإن النص الدستوري المشار إليه وجميع نصوص الدستور ليس فيها ما يعد سندآً شرعياً لتطبيق القوانين الوضعية امطبقة في مصر لا يقوم على أي سند من الشرعية وإنما يستند إلى الثبات الواقع وأعياد الناس عليها والفهم لها وإستمرار تطبيقها لزمن طويلاً وغفلة الناس عن مختلف القوانين الإسلام بل وأكثر من ذلك فإن الدستور المصري المعهود به لا يقف عن حد تقديم السند الشرعي للقوانين الوضعية وإنما يظلها ويفرض أساساً وبهدم كل قيمة لها . فأولاً وردت عدة نصوص في الدستور توجب إحترام ومراعاة أحكام الشريعة الإسلامية ، منها الأسرة أساس المجتمع وتكفل الدولة التوفيق بين وجبات المرأة نحو الأسرة وحملها في المجتمع ولاشك أن نص الدستور بأن (الإسلام دين الدولة) كاف في حد ذاته لابطال القوانين الوضعية المختلفة للشريعة الإسلامية ، ذلك بأن الدولة باعتبارها كانت معنوياً لا يتصور أن يكون لها دين وإنما مفاد هذا النص أن الإسلام هو دين الغالبية السائدة لل乾坤 ، ولما كان الإسلام شريعة وعقيدة،

الامر الذى أكده الدستور باعتباره مصدراً للتشريع فإذا يجب أن يستند قوانين الدولة من الشرعية الإسلامية وأن تكون جميع القوانين المعمول بها في الدولة متفقة وأحكامها وإن جميع القوانين المخالفة لها باطلة ومعدومة الوجود وبهرمة من كل قيمة ، بل أن الأمر أصبح بالغ الوضوح بعد التعديل الأخير الذي أصبحت بمقتضاه المادة الثانية للدستور تنص على أن (مبادئ الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للتشريع) .

وحيث أن البعض يرى أن القوانين الوضعية وأجوبة التطبيق ، وهذا الرأى في نظرنا لا يندى إلى أي شرعى أو يقى على سند عقلى أو منطقى الهم لاعتبار الناس على القوانين الشريعية وإستمرار تطبيقها لزمن طويل — والحقيقة على الطريقة التي دخلت بهم بلادنا ومخالفتها للإسلام الذى ندين به ، وجرى إنصار هذا الرأى أن القوانين الشريعية القائمة وأفع لا بد أن ينص فى الدستور صراحة على الغايتها وأحلال الشريعة الإسلامية محلها ورغم أن هذا الرأى مردود عليه بما إسلفنا فإنه يضاف إليه التعديل الدستورى الأخير الذى ينص على أن (الشريعة الإسلامية المصدر الرئيسي للتشريع) .

وقد ترتب عليه أن أصبحت الشريعة الإسلامية على قمة المصادر الرسمية للتشريع ولم يعد هناك مكان للمصادر الأخرى في ظل الشريعة الإسلامية الفنية باحکامها الدقيقة المفصلة لكل شيء ، ذلك أنه من المستقر عليه في فقه المفسدين أن التشريع لا يلغى إلا بتشريع في درجه أو أعلى منه مرتبة .

وقد كانت المادة الأولى من القانون المذكور تعتبر الشريعة الإسلامية مصدراً رئيسياً من الدرجة الثالثة وعدلت هذه المادة بمقتضى التعديل الدستوري الأخير والغى الترتيب الوارد بالمادة الأولى من القانون المدني وأصبحت الشريعة الإسلامية هي المصدر الأول للتشريع التي يقوم أساسها البنية القانونية في الدولة ولم يعد يسلقها أى مصدر آخر .

وقد قررنا محكم العلية في المديدة من أحكامها أنه إذا تعارضت القوانين الأدنى مرتبة والسابقة في الدستور من أصحابه، الدستور وجوب التزام أحكام الدستور

وامداد ما سواها بما يعنى أھم الاحكام المخالفۃ للدستور وعدم اعتبارها وتجزیدها من كل قيمة والتصرف على أساس إلغادها وعدم وجودها وأنه إذا أورد الدستور نصاً لزم أعمال هذا النص يوم نفاذ الدستور أو تغيير النصوص المخالفۃ للنص الذي أورده الدستور قد نسخت ضمیماً بقوة نفاذ الدستور.

وحيث أنه ترتيباً على ما تقدم فإن القرآن السابقة على التعديل الدستوري الذي نص على أن الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للتشريع تعتبر متساوية في أحكامها المخالفۃ للشريعة الإسلامية وتعديل بما يتفق وأحكام الشريعة الإسلامية.

وحيث أنه وأخذنا بما سلف بيانه من تقريرات قانونية فإن القدر المتيقن هو الذي لا يمكن أن يثار بالنسبة له أى خلاف أن التعديل الدستوري سالف الذكر قد ترتب عليه فور نفاذة بطلان جميع القرآن المخالفۃ للشريعة الإسلامية وبغير دلالة على هذا التعديل لفظ تلك القرآن أنساباً الأخيرة وفارق الحياة.

( الدعوة - يونيو ١٩٨١ )

## الفصل الخامس

### الاقتصاد الربوي

منذ سيطر الفوود الأجنبي على مصر والبلاد العربية والإسلامية فقد وضجع يده على خيوط الاقتصاد الوطني جهباً، وحوّلها إلى مصارفه وخزانته، وجعلها سداداً للديون التي كان قد إفترضها الحكام وأهل الفوود، وكانت مقامرة الاستدامة دائماً مقدمة للاحتلال والسيطرة، وقد حفظ التاريخ الحديث ثلاث مؤامرات أخذتها على خديو مصر إسماعيل وعلى شاه إيران وعلى باي تونس كانت مقدمة للسيطرة الاستعمارية والاقتصادية على هذه الاقتصادات، وقد تتبع هذه السيطرة توجيه الاقتصاد ووجهة غربية خالصة، باستغافل مصادر الثروة من البلاد الإسلامية بأنجح الأسعار وفتح أسواق تجارية للم المنتجات الواردة من البلاد المسيطرة وسيطرة بجموعات من الأجانب على الأسواق والمواد الأساسية والقيام بعمليات المراقبة للتجارة والزراعة تحت تأثير المغوبات الوافية وفي مقدمتها الخور والرأقصات والمنتجات السكمالية.

وهكذا صنع الاحتلال البريطاني نظاماً ربيوياً اقتصادياً مسيطرًا تحرّك فيه التجارة والزراعة والصناعة في البلاد خلال فترة الاحتلال، ما عدا محاربات، فليلة جوت بانشاء صناعات وطنية كائنة قام بها طلعت حرب وأحمد عبود وغيرهما غير أن مصر في المرحلة الثالثية لم تستطع أن تستقل اقتصادياً، وظللت بخاصة لنفوذ الاقتصاد الغربي ثم جاءت مرحلة الارتباط بالاقتصاد الشيوعي، وفي كل مرحلتين عاشت مصر مرحلة قاسية من أشد مراحل التعبير والبحث عن مصادر لاستيراد العملة الصعبة وقامت على أمتلاكه مصادر الطعام الأساسية كالملح في سبيل زراعة محاصيل أخرى تدر موارد إجنبية، ولابطال الاقتصاد المصري يعاني من عاملين :

العامل الأول : التضخم والآخر السيولة ، وكانت عملية الحصول على القروض من الدول الغربية ولا زل عاملاً هاماً في توجيه الاقتصاد و عدم القدرة على تحويله فضلاً عن هجر الدول الغربية ذات الموارد النقطية الواسعة عن إستثمار عائداتها في البلاد العربية والاسلامية .

ولاريب أن اختفاء الاقتصاد الاسلامي وسيطرة الدول الغربية والاشراكية عليه هو من أخطر المقدبات التي تحول بين المسلمين وبين أمثلة ارادتهم وتكوين مجتمعهم قادر على الحركة الحرة ، وعلى استثمار مواردهم الواسعة المذكورة الان في البنوك الأجنبية والتي هي -ناد محققة للاقتصاد الغربي ، دون انتفاع المسلمين بها أساساً لبناء حضارتهم الجديدة .

ويعيش العالم الاسلامي في مجموعتين : مجموعه لها مواردها الضخمة التي لا تحصل منها إلا على قدر معين بينما تودع مدخلاتها في المصادر الغربية . ومجموعه نامية تحتاج إلى فرض لرفع مستوى حياتها الاجتماعية ، وتوظيف مواردها في تسديد بعض هذه الديون .

وقد تجاوزت ديون العالم المتقدم على العالم النامي ٤٠٠ مليار دولار :

وقد نمت بريطانيا من الهند ومصر وهو شذا من أندوينا وفرنسا وإيطاليا وبلجيكا وأمريكا من جنوب ومن أفريقيا قدرأً ضخماً من الموارد ( كالبنزول والسكوبولت والمنجيز ) وكانت من المصادر المهمة من مصادر التصنيع والتقدم الذي حققه الدول المستعمرة ، وتعمل الدول الكبرى على ليلاع فانض المال العربي عن طريق : المواد التكميلية والسلاح .

وهناك ٥٠ مليون أفريقي وأسيوي من الدول الفقيرة يتساقطون من الجموع .

وهكذا نجد أن العالم الإسلامي كله يقع في قبضة الدولتين المكبيرتين والنظمتين الرأسمالي والشيوعي ، وإن المسلمين ما زلوا عاجزين عن التحرر من سلطنة الاقتصاد الغربي بشقيه .

وهكذا نجد أن المسلمين خسروا منهجهم الاقتصادي الأصيل ، الذي عاينهم القرآن ، وطبقة المسلمين أربعة عشر قرناً ، وسيطر عليهم النظام الربوي العالمي بكل مخاطره وأثاره وفاسده ، وأندفعوا وراء الاستهلاك والترف ومقامه الحضارى وكلها عوامل تدمر الشخصية وبقتل فما عناصر التمسك والقدرة وتحمليها خاصة متعللة منها .

غير أن حركة البقظة الإسلامية قد كشفت للMuslimين مدى الأخطاء التي تحيط بالاقتصاد الإسلامي لوقوعه في براثن الربا وسيطرة الدول الغربية عليه ، والأثار المترتبة على ذلك فضلاً عن خضباته وعقاربها ومن ثم إنطلقت صيحة الامتناع عن الادخار إلا في البنوك الإسلامية وقد اضطررت تشير من المصادر إلى إنشاء دوائر خاصة الادخار الإسلامي جعلت أعمالها في دائرة د المضاربة المسموح بها من الإسلام .

( ٢ )

نعم ، لقد واجهت حركة البقظة الإسلامية هذا النظام الربوي وكشفت عن سموه وأخطائه ، حيث يتكامل خطوه مع القانون الوضعي والتعليم العلماني وفساد معطيات الحضارة ووسائل التقليه والترفيه وتثبتت في السنوات الأخيرة تياراً اقتصادياً إسلامياً جديداً يقوم على نظام الإسلام وهو وإن كان لا يزال يخطو خطواته الأولى ولكنه يتقدم بسداد وحزم ليقدم المفهوم الإسلامي للعالم كله فقد حققت المصارف الإسلامية في ثلاث سنوات أكثر مما حققت المصارف الربوية في خمسة وعشرين عاماً .

وقد ضحت دار المال الإسلامي ٢٤ مصرفًا ( بالإضافة إلى ١١ مصرفًا آخر ) في ٤ دوله إسلامية و ٢٠ شركة تكافل وعشرين شركة إستثمار واربع شركات للاعمال .

ونحاول هذه المصارف جميعاً تجميع أموال المستثمرين المسلمين لتوظيفها رفق أصول الشريعة بعيداً عن الربا وقد بلغ رأس مالها المطروح ألف مليون دولار

وأضم سبلاً فتكاملة لخدمة الأغراض المالية والتجارية والاستثمارية في مجال الزراعة والصناعة على أساس إسلامي كبدائل للنظام الربوي والأغراض بالفائدة وستكون مشاريعها بالمشاركة في الربح والخساره . (١٤٠١) <sup>٥</sup>

ولكن عالم الغرب لا يسلم بمسؤوله بل أنه يحاول أن يثير الغبار في وجه هذا الاتجاه لصرف المسلمين عنه ، كما يحاول فرض سيطرته من ناحية أخرى حيث يحول دون تحرير البلاد الإسلامية من الحصول على التكنولوجيا وبفرض ربط مصدر النفط بالحصول على بعض المشاريع التكنولوجية في مجال الصناعة والزراعة بكل منهم بغضون تماماً تزويد المسلم بالعلم الاستراتيجي مع أن فقط إلى جانب أنه وقد فهو سلعة لاستراتيجية عميقة التأثير وبعيدة المدى .

(٣)

يقول الدكتور أحد التجار الامين العام لاتحاد البنوك الإسلامية : أن كثيراً من إساذته الاقتصاد الغربيين في المانيا ويوغسلافيا وفرنسا وإنجلترا وأمريكا يعممون حقيقة حركة البنك الإسلامي بأكثر مما يفهمها إساذة الاقتصاد في كثير من البلاد الإسلامية .

وأن هناك من تزعج من دخال الإسلام ومخالفته في الأجهزة الاقتصادية بإدفأه أن أمور الاقتصاد يجب أن تقوم على المنطق والأرقام ولا يمكن أن تقوم على المقادير ، وفي مؤتمرات عقدت في لندن وباريس وأمريكا تبين أنه من السهل إقناع الاقتصادي الغربيين بالفكرة ولكن من الصعب إقناع بعض الاقتصاديين المسلمين بها .

أن تجربة البنك الإسلامي بدأت في نطاق محدود ولكنها كانت بداية طريق جديد من الفكر الاقتصادي العالمي لأنها تميزت بدخول الإسلام بما يشتمل عليه من ثروة روحية وخلقه في مجال النظم المصرفية والفكر الاقتصادي الذي يحمل هدفاً (المشاركة محل الفائدة ) فالبنك الإسلامي يغول ليشتري طالب التمويل مما يلزمه أن يذبح مشروحة ويقدم جزيرته والبنك يقدم شهادته وأمكاناته على صورة

يمثل فيها التعاون ضرورة للطرفين ويزيد على ذلك أن يأخذ التمويل صفة الجبرية  
والبنك الإسلامي لهذا يوجه نشاطه كله نحو التنمية :

البنوك التجارية تدعى أنها تشارك في الاستثمار وإنكمها في الحقيقة تبيع  
النقد مقابل الثمن لأن يريد ، والربح الذي تحقيقه هذه البنوك ليس تفريحه مشاركة  
في الحياة الاقتصادية ولكن نتيجة الاتجاه في النقد باعتبار أن النقد في ذاتها  
سلعة تباع بربح هو « الفائدة » وحلقة القوائد الآلية هي التي أدت إلى ظاهرة  
التضخم العالمية ، فإذا العينا نظام القوائد ووضعنا نظام المشاركة نكون  
قد وضعنا الأساس الاقتصادي السليم للتنمية .

إن حديث الرسول الله صلى الله عليه وسلم حدد نجوه  
التعامل الاقتصادي فقال « الذهب بالذهب والفضة بالفضة والخطة بالخطة  
والقمح بالقمح والتر بالتر والملح بالملح ، يدا ييد ، مثلًا بمثل ، فإن إختلافا  
فيبيعوا كيف شئتم » .

والاصناف التي عددها الرسول صلى الله عليه وسلم كانت تقوم بوظيفة  
النقد فأراد الرسول صلى الله عليه وسلم أن يعمي النقد من أساذه لاستخدامها  
حتى لا تختل المقايس وبهذا الحديث فإن الاتجاه بالنقد حرام والاتجاه بغيرها  
حلال لأن النقد في المفهوم الإسلامي ليست سلعة ولكنها أداة لتحريك الطاقات  
في المجتمع وتحقيق التنمية والسبيل إلى ذلك أن يشارك رأس المال في العمل في  
تحقيق التنمية وهذا ما تقوم به البنوك الإسلامية .

ولذا كانت البنوك التجارية هم بذوى الدخول الكبيرة فإن دور البنوك  
الإسلامية هو أن تمدهما إلى كل مسلم مهما يكن دخله لأن كل شخص يمكن  
أن يدخل ولو بضعة قروش ، فإذا اتسعت دائرة المدخرين لتشمل المجتمع كله  
فإن البنوك سوف تجد لديها من الأموال ما يكفيها لتطلاق في العملي وما دامت  
هذه البنوك لا توجه أموالها إلا في مشروعات إنتاجية مشمرة وراجحة ، وتحسين  
إدارتها والاشراف عليها فإن المجتمع كله سوف تتحقق له التنمية الرشيدة من  
خلال هذه البنوك الإسلامية ولكن البنوك الإسلامية وهي بداية تغيير جذرى

في المفاهيم المصرفية وللاقتصاديات مشكلات الأولى الآن : هي توفير الكفاءات للمدرسة الفاهمة للفعل فيها والتمعق في دراسة أحكام الفقه في ال碧وع والتجارة والأراضي وغيرها . لقد بدأت البنوك الإسلامية عملها بالاستعانة بخبرات من البنوك التجارية وأصبح معظم العاملين فيها من تربوا في بنوك ولا يتصور أن البنوك يمكن أن تسمى بـ « بنوك فوائد » ، لهذا كان من الضروري أن ينشئ الاتحاد الدولي للبنوك ، مهدداً متخصصاً لاعداد الكوادر المساعدة بالوعي الاقتصادي الار .<sup>١</sup> بذلك تسكتمل البنوك الإسلامية عوامل النجاح : الفلسفات والأفراد القادرون علمياً وعملياً على إقامة صرح الاقتصاد الإسلامي .<sup>٢</sup> سبب قوية من الشريعة ليثبتوا لهم أن الإسلام قادر على علاج مشكلات الاقتصاد بشكل علمي متقن .

( ٣ )

لقد كان لهذا الاتجاه الجديد آثاره الواضحة في مواجهة عقبة من أضخم العقبات وفي وجه تطبيق الإسلام ، ومن ثم بدأ تتشكل جماعات من الاقتصاديين المسلمين الذين يقتنون مفهوم الإسلام الاقتصادي ويشرحونه ويفسرونه ويضعونه في قوالب عمليّة صالحة للتطبيق .

وبذلك إنفتحت تلك المرحلة التي بدأها رفاعة الطهطاوي وخير الدين التونسي (١٨٣٠) تقريراً وهي مرحلة الانبهار بالنظام الغربي وتبهرها بدعوى أنها إسلامية الأصل ، والمعروف أنه عندما وصل رفاعة الطهطاوي وخير الدين التونسي إلى باريس وإنصلا بالتفكير الغربي لأول مرحلة من رحلتها من المشرق أكدتشفا أن ماتلقا به هو شيء قريب في ما يتعلمون من فقه الإسلام وعلومه حتى ظأ أنه يمكن نقله أو أقتباسه بوضعه بضاعة المسلمين قد ردت إليهم ، وكان هذا فيما سأذجا لحقيقة الاقتباس والنقل الذي تم في الغرب لعلوم المسلمين ومفاهيمهم ، ذلك أن الغربيين عندما أخذوا علوم المسلمين قد أخذواها لا مرين :

أولاً : أخذوها لاطار فكرهم المسيحي واليوناني والروماني القديم ثم أخذوها لا هواهم فنزعوا عنها طابع الإسلام القائم على الاخوه البشرية

والرجمة والغيره على العرض) فإن الفكر الغربي في هذه المفاهيم الثلاثة خاضع للفكر البوذى قديم الذى تهدى تحت اسم قتل الضففاء على يد نيشه، أو الإباحة فى العلاقات بين الرجل والمرأة أو من حيث إستغلال العنصر على الآؤام الأخرى يدعى الرجل الإبليس صانع الحضارة ففي هذه العناصر الثلاثة تجاوز الفكر الغربي مفاهيم الإسلام وخضع لمفاهيم الفكر البشري القديم المتعدد إذ ذاك ، أما شيخينا (الطمطاوى والتونسى) فأنهما لم يتبنوا إلى هذه الفوارق حتى جاء الدكتور محمد عبد الله العربى وجيل آخر من الشباب المسلم الذى درس القانون فى الغرب هرامة أكاديمية بعد مائة عام (١٩٣٠) وقالوا : أن الأمر مختلف تماماً ، وإن المسلمين لا يستطيعون الاعتماد على الفكر الغربي في بناء المفاهيم المستحدثة في القانون أو الاقتصاد أو السياسة أو العلم أو الحضارة .

بقول الدكتور العربي : أن الفكر السياسي الغربي يرى أن الأديان السماوية ليست لها رسالة في أمر الدولة وشئون الحكم فهذه من شئون الدنيا التي يفترض البشر بتنظيمها على أساس ما يقرره القيصر وما له ، ولذلك الإسلام وضع الأصول التي يجب كل مجتمع إنساني أن يسير على نظامها .

والإسلاميون اليوم يستأنفون بناء نظامهم السياسي والاجتماعي والاقتصادي في إطار الإسلام بعد أن خضعوا طوبيلاً نتيجة الاحتلال الاجنبي للأنظمة الغربية الواقفة .

#### (٤)

في إطار حركة البقظة الإسلامية يتجمع العلماء الآن والخبراء ليقدم خبرتهم وفهمهم للمنهج الاقتصادي الإسلامي وبناء النهج الإسلامي في المعاملات الاقتصادية ، ذلك النهج الذي أتفق الجميع على أنه طوق الجاة لأنظمة الاجتماعية العالمية شرقية كانت أم غربية ، شيوعية أو اشتراكية أو رأسمالية وقد كشفت إبحاث الخبراء عن أن تراثنا الإسلامي الوفير مليء بالكثير من الحلول لمشاكلها وإن الإسلام يقدم النموذج الأمثل وقد عرضت الإبحاث الإسلامية لمفهوم النهج الاقتصادي فقدت المقومات التي تحقق لاقتحام هذه المقدمة ، وتفتح الطريق إلى التطبيق الإسلامي .

وقدم الدكتور شوقي الفنجرى تصوراً صحيحاً للاقتصاد الإسلامى  
فيقول أنه كالعملة الواحدة ذات وجهين :

أولهما : وجة ثابت يتعلق بالمبادئ والأصول الاقتصادية الإسلامية حسماً  
وردت بنصوص القرآن والسنة كأصول الحرية الاقتصادية المقيدة ، وأصل  
التنمية الاقتصادية الشاملة وأصل ضمان حد الكفاية لـكل فرد في المجتمع .

ثانية : وجه متغير يتعلق بالتطبيق ، أي كيفية أعمال الأصول الاقتصادية  
الإسلامية ومواجهة مشكلات المجتمع المتغيره كبيان نظام الملكية العامة ومدى  
تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي ، وإجراءات تحقيق كفاية الانتاج أو متابعة  
تنفيذ خطط التنمية والاقتصاد وبيان مقدار حد الكفاية ومن ناحية أخرى  
هذه المجموعة من الحقائق :

أولاً : أن دور دارسى الاقتصاد الإسلامي (مذهباً ونظاماً) هو دور  
الكشف لا المنشئ ، فهو ليس كأى باحث اقتصادى حر فى بحثه يتوصل إلى  
الحدود الاقتصادية كيفها يشاء وإنما هو مقيد في الكشف عن الحكم في المسائل  
الاقتصادية بنصوص القرآن والسنة وذلك إذا وجد النص فإن لم يكن فهو مقيد  
بالاجتهاد لاستظهار الحلول الاقتصادية الإسلامية لتلك القضية وذلك بالطرق  
الشرعية المقررة من قياس وإصلاح واستصحاب ، ولا يعتبر الحل الاقتصادي  
إسلامياً إلاقدر التزامه بنصوص القرآن والسنة وإتباع الطرق الشرعية المقررة .

ثانياً : الاقتصاد الإسلامي اقتصاد متميز له ذاتيته المستقلة ، فإن بحوث  
الاقتصاد الإسلامي ما زالت تتصف بالصفة العلمية محدودة للغاية وذلك  
لأن تدريسه كمادة مستقلة هو بدورة حديث للغاية ، ذلك أن جامعات العالم  
الإسلامي تدرس الاقتصاد الرأسمالي والاقتصاد الاشتراكي ولا تدرس الاقتصاد  
الإسلامي .

وللاقتصاد الإسلامي وجهان :

الوجه الأول : مجموعة الأصول الاقتصادية الإسلامية المستقلة من صريح

نصول القرآن والسنّة وهي على مasicي بيانه لمذهب بحثه (لأنّياته الباطل من بين يديه ولامن خلفه تنزيل من حكيم حميد) ومن ثم فأنما متزهه عن المطأ وصالحة لكل زمان ومكان .

الوجه الثاني : هو مجموعة التطبيقات الاقتصادية الإسلامية سواء كانت في صورة نظام أو نظم على المستوى العلمي أو في صورة نظرية ، أو تظريات على المستوى الفكري ، فهذه كلها إتجاهات بحيث يجوز الخلاف حولها ويقال التغيير والتبدل باختلاف الأزمنة والأمكنة ويقبل اختلاف الاجتهدات حسب الظروف والتقدير ، بحيث لا تتجاوز الأصل الثابت بنص القرآن والسنّة وهو ما لا يتناول سوى التفاصيل والتطبيقات وهو ما عبر عنه الأصوليون بقولهم (غير الأحكام يتغير الأزمنة والأمكنة) وقولهم بأن اختلاف زمان ومكان لا حجة وبرهان وقد عبر عنه الشيخ ابن تيمية :

( أنه اختلاف نوع لا اختلاف تصاد ) وقد كان ابن حزم يتفنّد إتجاهها جاعياً بينما يتخذ ابن خلدون إتجاهها فردياً .

ثالثاً : الاقتصاد الإسلامي يجمع بين الثبات والتطور ، الثبات من حيث الأصول أو المذهب الاقتصادي والتطور من حيث التطبيقات أو النظم الاقتصادية

(٣)

### قدرة الإسلام على حل مشاكل المجتمع الاقتصادي :

لا جدال في أن الإسلام يعده مصدراً أساسياً لمقدمة حول فعالية المشكّلة المأمة في كافة المجالات الاجتماعية والاقتصادية ، بل إنّ عدم قدرة نظامه الاقتصادي الذي يتحقق هذه النتائج عندنا يثبت ما خلاص وفق شهد غير المسلمين بل المسلمين بأن الإسلام ما زال حتى الآن القوة الروحية والحلقية التي تحجب الت Cedem والتكافل ، فيقول هاملتون جب ، ولكن الإسلام ما زال في قدرته أن ينعدم للإنسانية خدمة سامية جليلة ليس هناك أى قوه سرada يمكن أن تتحقق مثله تجاهما باهراً في تأليف الاجناس البذرية المعاوره في جهة واحدة أساسها المساواة .

ـ حفظناهـ ارادـ الرئيسـة مـتوافـرـهـ لـدـيـنـاـ وـلـدـيـنـاـ التـقـنيـةـ وـالـعـرـفـةـ الـعـلـمـيـةـ وـلـدـيـنـاـ التـارـيـخـ وـمعـ ذـلـكـ فـنـحـنـ نـتـطـلـعـ إـلـىـ الـآـخـرـينـ عـنـدـ أـخـيـارـنـاـ لـمـنـجـ الذـىـ نـهـنـدـىـ بـهـ بـدـلاـ مـنـ الـبـحـثـ عـنـهـ فـوـقـ تـرـاثـنـاـ وـحـضـارـنـاـ وـمـعـقـدـاتـنـاـ ،ـ وـعـلـىـ ذـلـكـ يـتـعـمـنـ عـلـيـنـاـ اـدـراكـ الـقـيمـ الـإـسـلـامـيـةـ وـمـبـادـيـهـ الـاقـصـادـ الـإـسـلـامـيـهـ ثـمـ تـطـبـيقـهـاـ عـلـىـ فـيـجـنـاـ الـإـسـلـامـيـ .ـ أولـيـ بالـأـبـنـاعـ (ـ عـبـدـ العـزـيزـ حـجازـيـ )ـ .ـ

ـ يـسـتـطـيـعـ الـإـسـلـامـ الـيـوـمـ وـالـعـالـمـ يـبـحـثـ عـنـ النـظـامـ الـاـقـصـادـيـ الـعـالـمـيـ وـمـعـ الـحـيـرـةـ الـقـيـاسـهـاـ عـالـمـ الـمـسـلـمـيـنـ وـسـطـ النـظـمـ الـوـضـعـيـةـ الـقـيـاسـهـاـ يـطـبـقـونـهـاـ ،ـ أـنـ يـقـدـمـ الـمـنـجـ الـذـىـ يـحـقـقـ الـرـفـاهـيـةـ لـلـشـعـوبـ وـيـسـدـ الـفـجـوـةـ بـيـنـ الـأـغـيـاءـ وـالـفـقـراءـ وـيـقـرـبـ الـمـسـافـةـ بـيـنـ الـشـعـوبـ الـمـتـخـلـفـةـ وـالـنـامـيـةـ وـالـمـتـقـدـمـةـ ،ـ تـلـكـ التـسـمـيـاتـ الـقـيـاسـهـاـ الـذـىـ أـرـتـبـطـتـ فـيـ الـأـذـهـانـ يـقـوـانـيـنـ الـاحـصـاءـ وـأـنـبـعـدـتـ عـنـ قـوـانـيـنـ الـسـيـاهـ .ـ

ـ وـالـسـؤـالـ هـوـ :ـ هـلـ حـقـقـ الـتـقـدـمـ الـاـقـصـادـيـ الـمـعاـصـرـ «ـ سـعـادـةـ الـإـنـسـانـ »ـ ،ـ وـاـيـنـ السـكـيـنـيـةـ الـقـيـاسـهـاـ الـتـيـ يـتـطـلـعـ إـلـىـ الـبـشـرـ ،ـ بـلـ أـيـنـ الـوـفـاهـيـةـ الـحـقـيقـيـةـ أـىـ يـتـطـلـعـ لـهـ الـإـنـسـانـ ،ـ أـنـ الـشـعـوبـ الـقـادـرـةـ تـضـرـ .ـ بـثـرـاتـهـ وـمـاـ تـفـيـضـ بـهـ عـلـىـ الشـتـهـرـ بـهـ الـمـتـاجـهـ فـهـوـ قـاـيلـ ،ـ وـهـيـ تـضـعـ الـخـواـجـ الـسـيـاسـيـةـ بـيـنـ الـعـالـمـ الـعـقـيـ وـعـالـمـ الـفـقـرـ ،ـ وـتـهـلـكـ الـثـرـوـةـ الـقـيـاسـهـاـ الـذـىـ وـهـبـهـ اللـهـ لـهـ .ـ

### (٣)

ـ لـلـإـسـلـامـ رـأـيـ فـيـ قـضـيـاـيـاـ الـقـيـمةـ وـالـاسـتـهـارـ وـالـاـنـتـاجـ وـالـاـسـتـهـلـاكـ وـالـتـفـويـلـ وـالـسـكـافـلـ وـالـاـدـارـةـ وـالـخـاصـيـةـ ،ـ وـفـيـ قـضـيـةـ الـاـنـسـانـ وـالـسـكـانـ .ـ

ـ وـيـبـكـرـ الـمـنـجـ الـإـسـلـامـيـ عـلـىـ أـسـسـ وـأـضـحـهـ :

ـ الـمـحـورـ أـلـاـولـ :ـ الـعـبـودـيـةـ لـلـهـ (ـ الـحـضـوعـ وـالـطـاعـةـ )ـ وـالـتـوـجـيدـ لـلـخـالـقـ الـراـزـقـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ ،ـ وـمـنـ غـيرـ هـذـاـ الـإـيمـانـ بـالـوـحدـانـيـةـ وـالـقـدرـةـ الـاـلهـيـةـ يـفـقـدـ الـمـنـجـ الـإـسـلـامـيـ وـدـعـامـتـهـ الـأـلـوـىـ وـيـخـصـ لـلـفـكـرـ الـاـقـصـادـيـ فـيـ أـمـورـ وـضـعـيـةـ ،ـ يـعـيـشـهـ وـتـشـكـوـ مـنـهـاـ وـيـخـاـوـلـ التـغلـبـ عـلـيـهـاـ أـوـ لـتـخـلـصـ مـنـهـاـ فـلـاـ يـقـدـرـ ،ـ مـنـ أـجـلـ هـذـاـ لـاـ يـدـ أـنـ يـقـومـ الـفـكـرـ الـإـسـلـامـيـ فـيـ الـإـسـلـامـ قـبـلـ كـلـ شـيـءـ عـلـىـ الـمـقـيـدةـ بـالـتـوـجـيدـ .ـ

الحوار الثاني : [نطلاقاً من مفهوم العبودية لله سبحانه وإن البررة من خلق الله وإن لله مال الله وهو لله لا كل شيء ، بيده الملك وهو على كل شيء قادر ، وإن الإنسان خير خلق الله يستخلفه في الأرض لاعمارها والعمل بشرعية الله ، وخلقه في أحسن تقويم وعلمه البيان وترك له حرية الاختبار وفتح له آفاق العمل وطالبه بأن يكدح إلى ربه كدحاً ، وإن ليس له الأمسى ، وإن سعيه سوف يرى وأنه سيتوقي الجزاء الأولي ، وهكذا تتأكد الركيزة الثانية لللاقتصاد الإسلامي وهي : أن الإنسان هو المدف .

وإن تمرين الإنسان بنعم العقل والتفكير والتدبیر تفرض بالضرورة التکلیف والاعتراف بمجموعة من المسلمات والضرورات للفوطیفة الحیاتیة للإنسان وهي :

١ - المضوع لحكم الله ويطلب ذلك قدرأً من القناعة والرضا بما قسم الله من الأرزاق .

٢ - العمل ، السعي ، الكدح ، أتيغاء مرضاة الله .

٤ - المحاسبة عن الأعمال (الاعتراف بالثواب والعقاب في الدنيا والآخرة) والواضح أن الكثير من مشكلات المجتمع الحديث والمعاصر ترجع إلى الخروج عن واحد أو أكثر من هذه المسلمات أو الضرورات .

فالجمعيات التي تعنى بالمادية وتعتبر الإيمان بالله ضرباً من الشعوذة ، تفتقد الروح الإيمانية ، والمجتمعات التي تنتشر فيها الأممية وتقتصر فيها الأفراد عن البحث والمعونة أو تلك التي تسود فيها البطالة الظاهرة أو المقنعة أو تلك التي تسود في الانفصال بثرواتها يقال عنها دول متخلفة ، أما تلك التي تسود فيها أحكام السلطة الفوقية أو يتحكم فيها القوى الخزبية (الشمولية) تحقيقاً للمساواه المكافحة بين إفراد المجتمع .

وتقضي فيها على روح الحرية والمنافسة والتكافل في الفرص التي أتاحها الله

لعياده فقد الإنسان أحد المقومات الرئيسية للحياة القدمة وكل هذه الانحرافات توادي بالمجتمع إلى التخلف وبإنسان إلى الضياع وحتى تسيق الحياة لابد من أن يطبق منهج الله في المعاملات باعتبار أن الإنسان مستخلف في الأرض فعليه الفسحة بالحقوق والقيام بالواجبات وطاعة الأوامر والابتعاد عن النواهي .

**المحور الثالث:** إذا كانت الثروة من خلق القادر والمال مال الله والأنسان مستخلف في الأرض فإن الارتفاع بنعم الله بخير أنه يستوجب تنفيذ أوامره وتجنب نواهيه فأنه مسئول عن تحمية هذه الثروة في كل نشاط حلال وحسب أولويات يتعاقب نتطلبات الإنسان حسب امكانياته وقدرته المتوافرة ، والتي يمكن توفيرها في المجتمعات الأخرى التي تتكامل بعضها مع بعض ، ومعنى ذلك بالضرورة تحديد الأهداف التي توجى من تطبيق المنهج ، ومعنى هذا أن (الرافاهية) لا يمكن تحقيقها إلا بعد تحديد (حد الكفاية) الكافية كما تدعى إليه رسالة الإسلام (عبد العزيز حجازي) .

### اللامع العامة

السمة المميزة للاقتصاد الإسلامي هي القرآن والسنة

الزكاة خير شلاج لللزمات الاقتصادية .

لا تناقض بين المنهج والآخر وإنما إباحه للطيبات .

البقاء من رضا الله هي الأهمية .

أوامر الله هي هدايه لتفعيل مصلحة الإنسان وليس قيوداً اقتصادية  
بمصلحة الإنسان لتحقيقها .

الاستهلاك والمعنى لأجله منه ما هو فرض أو مباح أو حرام .

حسن النية والشكير بما مناط الشواب على الاستهلاك .

أن المسلم إذا إنفق ثقته على أهلها وهو يحتسبها كانت له صدقة .

• أن النية تحول العادة إلى عبادة .

• دعا الإسلام إلى الإنفاق : وأعظم التفقة على الأهل .

• الإنفاق من غير كفران لأنتم أهله أو تجاهل الآخرة أو رفض مشاركة المحتاجين ومن غير ترف وتعذ .

• حاجات الإنسان الضرورية هي موضوع المشكلة الاقتصادية .

وقد عددة الإمام محمد بن الحسن الشيباني يقوله : إن الله تعالى خلق أولاد آدم خلقا لا تقوم أبدانهم إلا باربعة أشياء :

١ - الطعام ، ( وما جعلناهم جسداً لا يأكلون الطعام وما كانوا خالدين )

٢ - الشراب ( وجعلنا من الماء كل شيء حي ) .

٣ - الملبس ( يا بني آدم قد إنزلنا عليكم لباسا يوارى سوء آنكم وريشا )

٤ - المسكن ( وخلق الإنسان ضعيفا ) .

حاجة الإنسان إلى مسكن يقيه الحر الشديد والبرد القارس والعلاج والتعليم  
والامن حاجات ضرورية تكفل بها النظام الإسلامي .

وقد أعطى الإمام الشيباني لاعتبار العلاج والصحة من الضرورات ( ولا تلقو  
بأيديكم إلى التلسكه ) و ( ولا تقتلوا نفسهم ) .

ثانياً : أن لب المشكلة الاقتصادية : حاجات الإنسان من غذاء وكساء  
وأدوات لتنمية نتائجه فصور الإنسان في محيطه المحدود عن إنتاج كل ما يلزمه  
وهو يعبر عن ذلك بعبارته ( أن سعي الإنسان بما هداه له الله التماسه لفطرته  
وبماركت فيه من القدرة على تحصيله ، إلا أن قدرة الواحد من البشر قاصرة  
على تحصيل حاجته من الغذاء غير موفيه له بمادة حياته ولو فرضنا فيه أقل ما يمكن  
فرضه وهو قوت يوم ) .

ثالثاً : التمييز بين الصلح الضرورية والكمالية ، فإذا أرتفع مستوى معيشتهم

وحققوا مزيداً من الرفاهية فأنهم يتحولون إلى السلع الكنكالية فما تزيد أموال الرفة والدهة وذلك من خلال نشاط الصناعة والتجارة .

رأبما : الأرض كلها هي ميدان النشاط الإنساني فغاية هذا النشاط الواسع المتراكمي الأفاق هو أبتغاء فضل الله ومعنى ذلك أن السعي في السكب وتحصيل الرزق لا خطأ فيه ولا عيب بدلالة وصفه - فضل الله - ولكن لا تلبث الآية أن تعود إلى ذكر الله حتى لا يتحول النشاط الاقتصادي تجارة أو صناعة أو زراعة إلى عمل يتجرد من دوافع الإنسان الفاضله وحوافز الانسانيه السامية .

( ٥ )

حاجة العالم إلى النظام الإسلامي :

أولاً : لقد تبين أن النظام الاقتصادي العالمي أخفق وإن العالم أمام طريق مسدود وطالبت الدول بنظام عالمي جديد ، سبب الاخفاق هو تمسك الدول الصناعية بالنظام القائم وعدم موافقتها على أدخال أي تغيير عليه ، حيث في استطاعة الغرب ضرب أي حاولة من الدول النامية للتحكم في تصدير سلعها ، حتى المنظمات الدولية التي إنشئت لتقدم المساعدات للعالم الثالث في أدوات في يد الدول المتقدمة صناعياً تستخدمها لنكريس نفوذها ومصالحها الاستراتيجية والسياسية والتجارية وهي تحرم الدول التي تعتبرها معادية للغرب ، والمدول التي تتلقى المساعدات تقدمها لها بشروط قاسية وقوانين ربوية تجعل الدين الأصلي يصل إلى ثلاثة أمثاله عن أنتهاء السداد .

ثانياً : يرى الدكتور مصطفى السعيد أن الصيحة للمطالبة بـنظام عالمي جديد أصبحت تحد إستجاباته في حالم الغرب بعد أن كانت تحت تأثير اعتقاد جازم بأن التقدم المادى المضطرد قد شارف حد السكمال غير ان الرق المادى لم يتحقق السعادة المرجوة للجنس البشري فما زالت الشعوب المختلفة مغلوبة على أمرها تستغلها الدول الصناعية المتقدمة وقد ضاعت روح التمييزين الحق والباطل وأصبحت الأنانية والعنصرية يتحققون الغير وعدم الاتكارات بالمسؤوليات الأولية وبالحفاظ على حرية الحركة من السمات الجديده لمجتمعه المهدى الأول .

ثالثاً : أن موقف الإسلام من الربا موقف حاسم لا يقبل التراجع مهما برره بعض المفتين أرضاه لاصحاب المصالح . وقد أجمع علماء المسلمين في مؤتمر البحوث الإسلامية سنة ١٩٦٥ على أن كل الربا قليله وكثيره حرام ، لا فرق في ذلك بين ربا الفرض الانتاجي أو الفرض الاستهلاكي ولا بين الوديعة لأجل أو قائله صندوق التوفير . فـكان لـابد من قيام المصرف الإسلامي الذي لا يتعامل بالربا لا أخذها ولا إعطاءه .

### رسالة المصرف الإسلامي هي :

١ — الفداء سعر الفائد على معاملاته .

٢ — تصحيح مسار الاقتصاد لما فيه خير البشرية .

والربا هو الزيادة التي يتقاضاها الدائنون من المدين نظير التأجيل في معاملة الدين بينما ، أما (الربح) فهو الزيادة التي ينالها البائع من المشتري على قيمة السلعة في معاملة البيع وبازاء الربح تستعمل كلمة الخسارة إذا ما بيعت السلعة بقيمة أقل من قيمتها المترسلفة .

ويقول غير المسلمين : إنما البيع مثل الربا ، أي أن الزيادة التي توجد في البيع على قيمة السلعة التكليفية هي مثل الزيادة التي توجد على رأس المال في معاملة الدين وقد رد القرآن على إعترافهم بقوله (وأحل الله البيع وحرم الربا) أي أن الزيادة في المال في البيع شيء آخر فقد أحل الله الأولى وحرم الأخرى ، فمن إراد المنفعة فعليه أن يحترف البيع بنفسه أو يشارك غيره فيه ولكن حرام أن يطلب الزيادة بأقراض الناس أمواله .

ولا يبيح الإسلام للإنسان أن يضع رأس ماله ويأخذ ربحاً محدوداً عليه ، فأنه إن كان مشريكاً حقاً فيجب أن ينال نصيبيه في الربح وفي الخسارة مما أياها كان الربح وأياها كانت الخسارة فالربا هو كل زيادة مشروطة على رأس المال أي ما أخذ بغير تجارة ولا ثمن بزيادة على رأس المال فهو ربا ، الفوائد الزائدة

على رأس المال جاءت بغير مشاكلة ولا مخاطرة ولا شيء من المتأخرة فهذا هو الربا الحرام ، والحرام لا يملكه ويحب المتصرف فيه بالصدق ، وقال البعض يقدم جواز أخذته صدقة .

ولقد كانت الزكاة هي الوسيلة المثلثة لتوسيع قاعدة الاستهلاك الذي يدفع بدوره عجلة الانتاج وينتيج فرضن العمل لزيادة من الناس .

التنمية في إطار إسلامي هي أوسع في مفهومها من مجرد التنمية الاقتصادية والتنمية في الإسلام ليست مجرد زيادة في الانتاج ، مع أن هذا ضروري وأساسي .

ولذلك مجرد وسيلة لهدف أبعد وهو : تأسيس نظام اجتماعي عادل ، أن مجرد الوصول بالانتاج إلى أن الأقصى ليس هو ما نظمح إليه بل المهد المراوحة بين زيادة الانتاج وعدالة التوزيع ، وبذلك يكون هناك إستثمار كامل للمصادر من جهة وتحقيق للعدالة والمساواه لا فراد المجتمع من جهة أخرى ، لاما إذا زاد الانتاج وزاد إستغلال الإنسان وعمااته فهذا ليس هو النط من التنمية الذي يسعى إليه الإسلام ، وهذا ما تهافى منه المجتمعات الإسلامية حاليا أن المجتمع الإسلامي قد واجه هذا التحدى من قبل عندما تدفقت الثروة على المسلمين من الأقطار المفتوحة وقد وآجه عمر بن الخطاب يومها هذا التحدى لا بشجاعته قيام مجموعة تستأثر بالثروة بل يتوزيع الثروة بحيث ينفيه منها جميع أفراد المجتمع واستخدامها لتنمية أوسع ، هكذا أقام عمر بن الخطاب نظاما حيويا للأمن الاجتماعي . أن تكافؤ الدول الإسلامية ولو بشكل وحدات مقاربة جغرافية ضروري جداً لمستقبل إقتصادي آمن والتكميل الأقليمي المناسب يحل كثيراً من المشكلات الاقتصادية . التكامل الأقليمي والاعتماد الأقليمي المتبدال يجب أن يكون محور خطط المستقبل وأقامة المصانع قرب المواد الخام وجود اليد العاملة ، وتأمين تدفق السلع بين مختلف الأقاليم الإسلامية وتأمين الاكتفاء الذاتي لهذه الأقاليم ، لاستغلالاً أمثل للمصادر .

# باب المعايير

## تحديات في وجه الثقافة العربية الإسلامية

أولاً : مناهج الثقافة

ثانياً : ، الأدب

ثالثاً : ، اللغة العربية

رابعاً : ، التاريخ

خامساً : ، العلم

سادساً : ، الفلسفه

سابعاً : ، الفن



## أولاً: مناهج الثقافة

في مجال الثقافة الإسلامية : تجمع سحب التغريب والشعوية ومهارلات تعتمد الطريق المضى الذي أصنمته الإسلام ، ليبدوا مظلماً خالياً في ميدان الله والتراث والتاريخ الإسلامي والمضاراة بجد تلك التحديات التي تهدف إلى إخراجها جميعاً من الأصلة واحتواها بالمطروحات الواقفة التي نفسد طابعها الإسلامي الأصيل ووجهتها الربائية شأنها في ذلك شأنها في مجال الاقتصاد والقانون والمجتمع والتعليم .

ولقد كان المدف من ذلك وأضحاها هو تأخير الفكر الإسلامي عن الوصول إلى غايته في فتح الطريق أمام تحقيق الارادة الإسلامية في بناء المجتمع الإسلامي واستئناف الحضارة الإسلامية عطاها من جديد .

ومن هنا فـ زـ كان لـ اـ لـ بـ دـ من إـ عـ اـ دـةـ النـ ظـرـ فيـ مـ نـاهـجـ الثـ قـاـفـةـ إـ سـ لـ اـ مـ يـ وـ فـ كـرـ إـ سـ لـ اـ مـ يـ ، يـ وـ ضـعـ مـ نـاهـجـ جـ دـيـدـةـ تـ بـرـ عـنـ أـ رـادـتـناـ ، وـ عـلـىـ الـ جـامـعـاتـ إـ سـ لـ اـ مـ يـ أـنـ تـسـدـدـ أـمـانـةـ الـ إـلـازـامـ إـ سـ لـ اـ مـ يـ وـ أـدـفـاعـ عـنـ قـيـمـ إـسـلـامـ وـ تـصـحـيـحـ مـفـاهـيمـ الـقـيـمـ الـفـوـدـ الـأـجـنـبـيـ وـ كـانـ التـفـوـدـ الـأـجـنـبـيـ قدـ أـنـشـأـ هـذـهـ الـجـامـعـاتـ عـلـىـ آنـهـاـ مـؤـسـسـاتـ بـلـاـ هـوـيـةـ ، وـ بـجـعـلـ إـرـزـ أـعـمـالـاـ درـاسـةـ فـكـرـ الـأـغـرـيقـ وـ الـرـومـانـ فـ الـقـدـيمـ وـ فـلـسـفـاتـ الـغـرـبـ فـ الـحـدـيثـ ، وـ دـوـاسـةـ تـاـنـ يـخـمـ وـ أـبـطـالـهـمـ دونـ درـاسـةـ فـكـرـ إـسـلـامـ وـ حـمـارـتـهـ ، أـوـ درـاسـهـاـ درـاسـمـشـوـهـاـ مـلـيـتـاـ بـالـدـنـ الـفـوـدـ الـكـيـ

يـكـوـنـ الـمـوـاطـنـ الـسـلـمـ حـضـمـاـ عـنـدـاـ الـثـقـافـةـ وـ دـيـنـهـ .

(٢)

ولـ ماـ كـانـتـ الثـقـافـةـ الـعـرـبـيـةـ (ـ إـسـلـامـيـةـ الـإـتـبـاهـ وـ الـاتـبـالـ )ـ فـقـدـ وـأـجـمـعـتـ مـنـ تـأـيـيـدـ التـفـوـدـ الـاسـتـعـارـيـ الـوـاـفـدـ تـحدـيـاتـ خـطـرـةـ مـنـ دـعـورـاتـ تـريـدـ أنـ تـسيـعـ ذـائـبةـ الـثـقـافـةـ إـسـلـامـيـةـ وـ تـخـاطـرـ بـيـنـمـاـ وـ بـيـنـ الـثـقـافـاتـ تـحـتـ اـسـمـ عـالـمـيـةـ الـثـقـافـةـ أوـ دـعـورـاتـ تـريـدـ أنـ تـفـصـلـ بـيـنـ حـلـقـاتـ الـتـارـيـخـ الـمـتـصـلـةـ تـحـتـ اـسـمـ (ـ الـمـاصـرـةـ وـ الـمـدـنـةـ )ـ يـوـكـلـ هـذـهـ دـعـورـاتـ إـنـمـاـ تـسـتـهـدـ فـكـرـةـ الـأـرـبـاطـ الـقـيـقـ بـيـنـ الـثـقـافـةـ إـسـلـامـيـةـ

العربية التي تعيشها وبين جذورها العميقه المتصلة بالاسلام والتراث الاسلامي العربي في عصوره المختلفة .

كذلك فإن هناك شبكات كثيرة مثارة حول قيم الثقافة ووجهتها وخصائصها وعلاقتها بالفلك والدين والمعرفة مما يتطلب تحريره والكشف عن وجه الحق فيه .

والثقافة ليست مجموعة من الأفكار ولكنها نظرية في السلوك وبما يرمي طريق الحياة إجمالاً فيما يتمثل عليه الطابع العام الذي ينطبع عليه شعب من الشعوب ، وهي تمثل الوجه المميز لمقومات الأمة التي يتسم بها عن غيرها من الجماعات بما تقوم به من العقائد والقيم واللغة والمبادئ والسلوك والمقادس والقوانين والتجارب ومن ثم فشكل مجتمع له ثقافته التي يتسم بها ولكل ثقافة ميزاتها وخصائصها التي تحدد شخصيتها وبالجملة فإن الثقافة « طريقة خاصة » تميز أمة بعيتها عن أمم أخرى ، ومعنى هذا أن الثقافة العربية الاسلامية تختلف عن الثقافة الغربية في أن مقومات كل منها تختلف عن الأخرى .

فالثقافة العربية اللغة الاسلامية المصدر تستمد كيانها من الاسلام والقرآن واللغة العربية وتراث الاديان المزيلة ، بينما تمجد الثقافة الغربية ( أيًا كان نوعها غربية أو ماركية ) إنما تستمد مصادره من الفلك اليوناني واللغة اللاتينية وتفسيرات المسيحية التي وصلتها ، — ومن هنا يبدو الفارق وأوضاعها بين مصادر الثقافات ، ويتجلى بوضوح دعوة النفوذ الاجنبي إلى ما يسمى بوحدة (الثقافة) العالمية ، ولو قبل وحدة (المعرفة) العالمية لكان ذلك مقبولاً ، لأن المعرفة تضم المعرف وعلوم العامة التي هي ملك للبشرية كلها ، ذلك أن الثقادات ذاتية وخاصة ومتصلة ببعضها لا تنفك عنها ، ومن أجل ذلك فهي لا تتصور ولا تذهب في بوقته واحدة ، ولكنها تتلاقى وتنتعارف ، ويأخذ بعضها من البعض الآخر ما يضاد وجوده أو يتعارض مع الاصول الاساسية لمقومات فكره وكيانه وذاته .

ومن هنا فاننا نرفض مطروح الغرب الفاسد في دعوته إلى أن تقبل الأمة

الاسلامية الثقافة والحضارة معها ، ونحن لا نقبل ما يتعارض مع قيمتنا ومفاهيمنا وأساليب عيشنا وهي دعوة مسمومة مضللة تستهدف تحطيم معنويات إيماناً وتدمير مقوماتها والقضاء على شخصيتها وهدم ذاتيتها ودفنهما لأن تذوب في بوتقة الامية والعالمية فتفقد وجودها وتصبح غير قادره على مقاومة الغزو والاستيلاب .

وتحتفل الثقافة العربية الاسلامية عن الثقافات الغربية الوافدة في جماعيتها وتساهمها فقد إستقامت على كلمة الله الحق بالتوحيد وإستمدت من القرآن الكريم فيما الأساس : عبادات ومعاملات وأخلاقاً ، نظام مجتمع ومنهج - ياة ، جامعة بين العقل والقلب ، والروح والجسم ، والدين والعالم ، والمدينه والآخرة .

ودلك بينما أن الثقافات الغربية تقوم على أساس الفصل بين الأهواء والحياة وعزل الامور الروحية عن الامور الجسدية ، وتقوم على الانشطارية في عالم الفكر والانقسامية في عالم الحياة كذلك فإن الثقافة العربية الاسلامية تقدم اولية الخلق على البخل وتوزن بين الروحي والمادي ، وتنقسم بضبط الرغبات الحسية والانسجام بين معطيات العقل ومعطيات الروح .

والثقافة العربية الاسلامية ليست شرقية ولا غربية ، وهي ليست مركبة للثقافتين ولكنها ثقافة مستقلة لها ذاتيتها الخاصة ، إستمدت وجودها من القرآن الكريم والاسلام واللغة العربية ، وقد قامت على أساس التكامل بين القيم وهي في هذا تختلف عن الثقافات الغربية التي تعلي من شأن المادى على الروحى وتفصل بينهما وتعمى من شأن البخل على الخلقي . وقد وازنت الثقافة العربية الاسلامية بين جوانب العقل وجوانب الوجدان ورفضت أعلام المعتزلة للعقل وأعلام الصوفية للوجودان وحافظت على « المفهوم المتكامل الجامع » .

## ثانياً : مناهج الأدب

إن خصائص الأدب العربي التي تميزه عن الأدب العالمية المختلفة في الشرق والغرب ترجع إلى البيئة التي نشأ فيها والفكر الذي تشكل في إطاره والتحديات التي واجهته في طريق مسارة الطويل . وقد أعطى القرآن الأدب العربي العامل الأعظم في ثباته وظهور فنونه وعلومه ومناهجه ، وهو الذي أغنى العربية بالأساليب والمضامين ، والأدب العربي لا يمكن أن يدرس في ضوء مناهج وضعت لآداب أخرى ، ذلك أن أساليب النقد والبحث إنما توضع للأدب بعد ظهورها ، ولذلك فهي مستمدة منها وليس العكس ، أن مذاهب الأدب التي حاول القاء حاكمة الأدب العربي إليها هي في جملتها مذاهب غربية وضفت مسمياتها ومناهجها بعد قيام ظواهرها في الآداب الأوروبية وهي في الحق ليست مذاهب وإنما هي أسماء عصور كالكلاسيكته والرومانسيه وغيرها وهي تمثل في جموعها بتاريخ الأمم التي وضعت هذه المذاهب ، فلماذا نقل لتكون قوانين يخضع لها أدبنا الذي مختلف في تكوينه وطابعه وتاريخه وبنيته ومظاهر حياته عن هذه الأدب ، أن اختلاف المصادر والتابع بين الأدب العربي والأدب الغربية يجعل من العسير خنزوع الأدبين لمقاييس واحدة أو لقوانين واحدة ، والمعروف أن الأدب الغربية جميعها تستمد مصادرها من الأدب الهليني والفلسفة اليونانية والحضارة الرومانية فقد أتجه الأدب الأوربي الحديث منذ أول ظهوره في حصر النهضة إلى هذه المتابع وربط نفسه بها ، ولاريب أن الأساس الذي تقوم عليه الأدب الغربية مختلف فنونه وبنياته مختلفاً وأضيقاً عن الأساس الذي يقوم الأدب العربي الذي استمد مصدره أساساً من القرآن الكريم والإسلام والقيم العربية الأصيلة التي تلاقت مع مفاهيم الإسلام وانضمت معها .

وقد وأجه الأدب العربي عدداً من المظريات الواقفة في مجال النقد الأدبي ..ها بعض الأدباء في نطاق الدعوة إلى تجديد الأدب العربي ، وقد خالفت هذه النظريات منطلق الأدب العربي وجدوره ، وعارضت ذاتيتها الإسلامية العربية الحالسة وأصطدمت بزاوج النفس والعقل ، ومن هنا فقد سقطت وأحلت بعد

آخرى ، ولم يمجد مجالاً للعمل والذماء والتشكيل مع الأدب العربي ، ذلك أن هذه النظريات فى أصولها قد إنطلقت من طوابع الأدب الأوروبية وذاتها وتشكلاته وفق مضمون تلك الأدب وأعتمدت أساساً على النظريات التي بدأت فى دائرة العلم الطبيعي ثم فرضت نفسها على الفلسفات والأداب وهى النظريات التي اعتبرت الإنسان حيواناً خاضعاً لظروف البيئة خصوصاً مختلف الأشياء لها ، وهى نظرية مادية خاصة لا تتفق مع روح الأدب الذى يقوم على أساس ترابط وأوضاع بين الماديات والروحية وبين العقل والقلب والتى تعتمد قاعدة التوحيد الإسلامية أساساً لمنطقها .

ويقوم منهج النقد الأدبي العربى (الحديث) الذى فرضه بعض الأدباء بعد الحرب العالمية الأولى على الأدب العربى على أساس مادى خالص فهو مبني على أساس النظريات التي أستمدت منها جما من نظرية دارون فى التطور وأصل الإنسان : هذه النظرية التي قامت فى دائرة العلم الطبيعي ثم نقلها الفيلسوف هربرت سيدسلى إلى مجال المجتمع فطبقها على مبادئ الأخلاق ثم جاء بروتير الناقد الفرنسي فطبقها على الأجناس الأدبية ، هذا فضلاً عن المفاهيم التي أعتمد عليها دعاء المذهب الغربى فى النقد الأدبي ، والتى إستمدوها من بروتير هذا ومن تينوسانت بيف وهم يرون أن الإنسان ما هو إلا أثر من آثار البيئة يعنىها الاجتماعى الواسع وأنه لا يكاد يفترق عن النبات والحيوان فى انتقام المول وإنعدام الإرادة وما يتصل بهدا من أن الفضيلة والرذيلة ليست إلى حد كبير إلا انتاجاً لعملية تلقائية مثل الأحاسى والآفوليات فضلاً عما ترتبط هذه النظرية بجمعها به من أثر نظرية النشوء والارتقاء من حيث إنزال الإنسان من مكان البطولة إلى مكان الحيوان الذى يعيش تحت رحمة القوى المحيطة به وقد دعا هذه النظريات الباحث الفرنسي اليهودي (دور كايم) ، من مفاهيمه التي تلقاها بهم ندبائنا هولام فى جامعة المربون .

وجعلوا من كل هذا الخليط أساساً لنظريتهم فى النقد الأدبى الذى جرى تطبيقها على المتنى وأبن خلدون والمعرى ثم جرى تطبيقها على الشعر المحاول وعلى أدب القرن الثانى للأمر ، وكان لها ذلك الأثر العميق من التضارب الذى أصاب القائم

الأساسة للأدب العربي والفكر الإسلامي والثقافة والتي ذهب الباحثون المسلمين في تعقب أثارها فلم يصلوا إلى هذا المعنى إلا منذ وقت قريب حين تبين حماولة اخضاع الأدب العربي للمنهج الاجتماعي الذي رسمه دور كايم والذى يعترف بأن الإنسان حيوان اجتماعي وإن مختلف قيم المجتمع ليسب أصلية فيه ، والممنهج النفسي الذى التقطه الأدباء من نظرية فرويد الذى يرى إن الإنسان عبد لشهواته وإن الجنس هو المحرك الأول لكل تصرفاته .

وقد غلب المذهب الاجتماعي على دراسات الأدب والتاريخ ، وغلب المنهج النفسي على دراسات التراث والشعر ، ومن هنا ظهرت تلك الاراء الغربية التي تمسك بها بعض الأدباء والتي لا تتفق من قريب أو بعيد مع مفاهيم الفكر الإسلامي والثقافة العربية الإسلامية .

وقد عارض كثير من الباحثين هذا المنهج الوارد في نقد الأدب العربي

كذلك هناك خلاف عميق حول إلخافية الأدب فقد كان من أبرز مادعا إليه المذهب الغربي في الأدب هو تحرير الأدب من طابع الأخلاق ودفعه إلى تصوير الغرائز والأهواء في غير ما قيد وذلك باسم حرية الأدب التي أطاق عليها مطلع الفن للفن ، وقد إستندت هذه المدعوة التي أنتصع نهائتها وقامت من أجلها المظاهرات والمحاضرات ففضلا عن ذلك الفيض الضخم من التصريحات الفرنسيه المسكشوفة التي جرى ترجمتها وتقديمها باسعار زهيدة والقادمة بين أيدي الشهاب والقبّيات إستندت الاستخفاف بالقيم الأخلاقية والغمز لكل ما يتصل بالمقاييس الدينية والسلالية بالفضائل والبطولات والمدعورة إلى الأطلاق بدون حرج والجرأة على المقدسات بل أن ذلك قد جرى تطبيقه في بيداث مختلفة منها بيضة اللم الأمامية وقد لقيت نظرية حرية الأدب ومارضة إلخلاق نقداً وإعراضًا مصدره تعارضها مع طابع الأدب العربي أصلاً وكشف الباحثون عن أن حرية أبي نواس وبشار لم يكن مصدرها الأدب العربي أو مفاهيم الإسلام الاجتماعية وإنما مصدرها تطلعاتهم الحسية واهدافهم الشعوبية إلى أرادة دوا الجور بها لهم مقومات الأدب العربي الأصلية وأعلام مفاهيم الحسوية والاباحية التي شجور منها الأدب العربي بعد الإسلام .

## ثالثاً : مناهج اللغة العربية

وأجتاحت اللغة العربية محاولات ضخمة من أساليب التغريب والغزو الفكرى ، رغبة في فصل اللغة الفصحى اللغة المكتوبة والفصل بين بيان القرآن الكريم وبين الكتابة العامة ، والمدفوع عزل القرآن السكرى عن الحياة الفكرية والأدبية ، على النحو الذى عزلت به الكتب القديمة عن الآثار والمعاصرة ، ومن ذلك الدعوة إلى العالمية ، فقد حرص عدد كبير من المشرقين أن ينصحوا « المسلمين والعرب » بالخلص من اللغة العربية كامتناص الشعوب الأوروبية من اللغة اللاتينية ، وتأليب هجاتهم في كل قطر حتى تصبح كل لغة منها لغة إقليمية كما فعل الأوربيون باللاتينية حين أوردوها المتحف وإقاموا من هجاتهم لغات هي الفرنسية والإنجليزية والألمانية الحالية ، ولطاماً لبعض دعاة التغريب على هذا المعنى فرددوه وإنخدعوا به بعض كتاب العرب ، مع أنه ليس هناك شبه للمقارنة بل هناك فوارق عميقة منها (أولاً) أن اللاتينية ماتت كله الشعب بموت الدولة الرومانية وبقيت لغة الكنيسة والعلماء ، أما الشعب فكانت اللغة على لسانه تتكيف بمتغيرات مختلفة حسب الامكنته أو والازمة والعناصر .

وقد حاول الاستعمار والتغريب أن يقول بأن اللغة العربية لغة أمة هي الأمة العربية وإن كل قطر من شأنه أن يكتب لغته وإن هذا الأمر يستدعي أن يتناول هذه اللغة على النحو الذى يرضاه ويراه حقيقةً لهذه الغاية ، وطرح القضية على هذا النحو يحمل طابعاً خطيراً من التقوية والتزييف والتجاوز .

وقد يمكن أن يكون صحيحاً في أي بلد من بلاد العالم وفي مواجهة أي لغة ولستكنه يصبح عسيراً جداً حين يطرح بالنسبة للغة العربية ، ولو أن اللغة العربية لم ترتبط بالقرآن والإسلام لكان يمكن أن يكون هذا القول فيه مجال للنظر .

أما وقد إنزل القرآن منذ أربعة عشر قرناً باللغة العربية فأنشأ عالم الإسلام الفكرى والاجتماعى والدينى فقد أصبح للغة العربية وضع مختلف لأشبه له في أي لغة أخرى ، إذ لم يعد للعرب وحدهم حق التصرف في اللغة العربية ولم تعد اللغة العربية لغة إقليمية تختص قطراً بل لم تعد الأمة العربية نفسها مطلقة الإرادة

في التصرف فيها هذه هي الحقيقة التي وأجّمت محاولة التغريب والغزو الثقافي منذ قاموا بـ<sup>إيكو</sup>كس في مصر وماستيول في الشام وكولان في المغرب ثم تابعهم بعد ذلك سلامه موسى والخوري مارون غصن ولويس هوض وغيرهم بمهاجمة اللغة العربية .

وقد حوربت اللغة العربية الفصحى منذ وصل الاحتلال الغربي إلى بلاد الإسلام جورب في البلاد الإسلامية نايفافها وتنمية الاتجاهات المقدمة واللغات الغربية فـ<sup>كل</sup> مستعمراً قد عمد إلى فرض تعليم لغة ، أما في البلاد العربية فقد حوربت اللغة العربية بحصرها في الجواجم والاستعاضة عنها بالعامية الـ<sup>الدراجة</sup> ، وكذلك جاءت الدعوة إلى الغاء الحرف العربي والاستعاضة عنه بالحروف اللاتينية وجرت حملة واسعة بالـ<sup>الادعاء</sup> بعجز اللغة العربية عن إدامة مهمتها إزاء المصطلحات الحديثة وصعوبتها تعلمها وتعامل الأمور بالـ<sup>الدعوة</sup> إلى عصير اللغة العربية وأدخال الكلمات العامية إليها وقد تصدى لهذه الحالات عدد كبير من المفكرين المسلمين والعرب في مقدمتهم على يوسف وهبي صادق الرافعي وأحمد زكي الملقب بشيخ العروبة وبعد العزيز جاويش ومحب الدين الخطيب والدكتور محمد حسين وكشفوا<sup>ا</sup> زيف هذه المحاولات كلها وأبانوا عن مقدرة اللغة العربية ومررتها وعارضوا كل هذه الشبهات .

ومن هذه الدعوى المسماة دعوى « تطوير اللغة » وهناك من يفسر هذا فيقول :

أنه تطوير الفصحى حتى تقرب من العامية لا العكس الذي هو من الأمور الطبيعية وإنما يعني أصحاب هذه الدعوة المرورية التخلص من القوانين والأصول التي صارت اللغة خلال خمسة عشر قرناً أو زيداً فإذا تحملنا من القوانين والأصول التي صارت لفتنا خلال هذه القرون المستطاولة كان منيحة ذلك تبليل الألسنة وتوسيع رقعة الاختلاف بين الأقطار العربية حتى تصبح عربية العدد شيئاً مختلفاً كل الاختلاف عن عربية القرن الأول أو عربية اليوم ، وتصبح قرناً للقرآن

والتراث العربي والإسلامي كله متعدده على غير المتخصصين من دارسى الأنادى  
ومفسرى الطالسم .

كذلك فلابد من الاشارة إلى محاولات الفوذ الاجنبى لمقاومة نمو  
اللغة العربية .

والثى يسكن للغات الأجنبية : الفرنسية والإنجليزية على الخصوص فقد قطع  
الاستعمار الغربى الطريق على توسيع العربية بين مسلمى العالم حيث كان من الطبيعي  
أن يمتد باختلاف الإسلام إلى مختلف المناطق بحسبانها لغة الثقافة والدين .

#### رابعاً : مناهج التاريخ

إن أخطر ما وأوجه كتابه التاريخ في مرحلة الاحتواء والتغريب تلك  
المخلولات الواقدة لتفسير تاريخ الإسلام من خلال نظريات وضعية تتطابق مع  
أيدلوجياتها وبيئاتها وليرز ذلك لتفسير الغربى للبيردى القائم على الفردية  
والحرية والنظر الاستهلاكية والتفسير الماركسى القائم على النظرة المادية وكل  
التظريتين قاصرة وغير صالحة للتفسير التاريخ الإسلامي الذى تقوم وقائمه على  
مفاهيم مختلفة تماماً عن مفاهيم المادية والفردية والى تستمد روحها من الإيمان  
باليقين بالله والتضحية في سبيل العقيدة وبذل النفس رخيصة في سبيل  
إعلاء كلمة الله .

ذلك إن الإسلام الذى يقوم منهجه على تكامل الروح والمادة ، والحياة  
والموت والدنيا والأخرة والنفس والجسد ، والثوابت والمتغيرات والسلكى  
والهزقى ، لا يمكن أن يفسير بنهج جزئى انتشارى كناهج الغرب ، سواء  
كان مادياً أو روحياً خالصاً .

ولذلك فإن هذه المحاولات كلها التي تحاول أن تضع الإسلام في صفة  
البيضاء مرة أو الاشتراكية مرة أو الحرية مرة ، كلها قاصرة فالإسلام له  
ذاته الخاصة وتسرينه الجامع المنفرد الذي قد يلتقي به مع جانب من هذا

أو ذلك ولكن لكون لا هو وحده الذي تعجز المناهج المادية ونظريات التفسير الجزئية عن إستيعابه وفهمه .

ولقد وأجه التاريخ (الإسلامي) حلة ضجعه من حلات التغريب والغزو الشعافي تستهدف إلى أنوار الشبهات والشكوك حوله ، بهدف وضعه ووضع الأذراء والانتهاص ، في نظر أهلها ، وحتى يفقد أهميته من حيث أنه قوه أنبعاث ويقظة .

وكان هدف التغريب ولايزال ينصب على (اختلاق تاريخ إسلامي منفر) .

حيى أن ينتزع من المسلمين ثقتهم في ما ضيّهم الفاسد ومن أنفسهم كمسلين ، ويسلخهم من تراثهم الفكري وتاريخهم الإسلامي فيصبحون بلا ماض فتضفف معنوياتهم ، وبذا تسهل السيطرة عليهم فكريًا وثقافياً ، مقدمه للسيطرة عليهم عسكرياً واقتصادياً ، وقد جرت المحاولات لا حلال منهاج الغرب في تغيير التاريخ الإسلامي بديل الدراسات الإسلامية وفرضت كتب التاريخ الغربي في المدارس والجامعات وجعلت منهاج الغرب في دراسة التاريخ هي الجواز إلى تخريج المؤرخين العرب والى صدارتهم .

وقد إمتلأت هذه الدراسات بالتناول على أعلام الإسلام وقادته وتوابعه والتشهير بهؤلاء العظاء في كل عصر ، عن طريق تزييف طائفه من الأخبار المشكوك فيها والقصص والأعتماد على مصادر غير أصلية أو مطعون في صحتها لا لتناس هذه الشبهات حول بطولات رجال التاريخ الإسلامي ، وأباح بعض المتصدرين في الجامعات للخيال أن يذهب مذهبة في إبتكار الصور التي تقرب الناس حقائق التاريخ ، وبذلك جرى تصيد الروايات من هنا وهناك لمحاولة دعم إراء عرفة معدة أساساً لا نارة الشبهات وما تزال هذه المحاولة تتخذ للتأمر على التاريخ الإسلامي قديماً وحديثاً .

فقد أشار الشيخ أبو بكر بن العربي في كتابه (العواصم من القواسم) إلى هذه المراجع المشبوهة حين قال : لازمروا من المؤرخين والمؤرخين وأهل

الأدب فأنهم أهل جهالة بحرمات الدين وغلى المدعة مصرين فلا تباليوا بثاروا ولا  
ولا تقلوا رواية إلا عن إئمه الحديث :

ومنه خطر آخر خطير وأجنة التاريخ الإسلامي في العصر الحديث :

ذلك هو مفهوم التاريخ في الفكر الغربي ، فقد ظهرت عدة تفسيرات  
تحاول أن تفرض نفسها على فهم التاريخ منها التفسير الجغرافي ، والتفسير  
البيولوجي والتفسير الاقتصادي والتفسير الاجتماعي والتفسير الديني .

وقد حاول كل من الباحثين أن يؤكّد تفسيره وتغلبه على كل العوامل ويرى  
البعض أن العامل الجغرافي هو العامل الأول إنطلاقاً على التضاريس الأرضية  
ومصادر الثروة وتوزيع الحياة والاحوال الجوية ويرى غيرهم أن أثر الوراثة  
هو العامل الاوحد أو الام .

وبريد أخرىون أن عامل البيئة هو القوة المؤثرة في حياة الناس .

ويريد ماركس : إن العامل الاقتصادي هو العامل الأساسي في حركة التاريخ.

ويريد توينبي (التفسير الاجتماعي والحضاري) أن مواضع التاريخ الصحيح  
هي المجتمعات الإنسانية ومدنياتها لا الشعوب والأقطار ، ويرى فرويد أن العامل  
الأساسي ليس سوى أزمات نفوس الأفراد التي دررت إلى الانقلابات الهائلة في  
التاريخ ويرى أصحاب نظرية التفسير البيولوجي للتاريخ : أن التاريخ ميّتاً، وأن  
حياة الإنسان من حيث هو إنسان ويتبحث في أثر الزمن فيما هو إنسان بمحض  
والبيولوجيا هي تبحث عن أثر الزمن في السكانات الحية من حيث النمو والاتصال  
والتطور وهناك تفسير هيجل السياسي ، وكل هذه النظريات مجرد احتمالات  
وفروض ، ونظريات محدودة قاصرة ، ومرکوزة على جانب واحد ، وأعلمها جميعاً  
تمثل بمجموع العوامل المؤثرة في التاريخ على أقدار قاصرة وادوار متفاوتة ،  
ولقد عجزت كل نظرية من هذه النظريات في أن تتحقق الغرض أو أن تثبت  
سيطرتها بمفرداتها على تفسير التاريخ .

أما مفهوم الإسلام لتفسير التاريخ فهو لا يأخذ بعامل واحد من هذه العوامل

وليس من مفهوم جماع يعتمد طابعه الأساسي من الفهم لإرادة الله العليا الخبيطة بالكون والأشياء وبالزابط الوثيق بين الحياة الدنيا والحياة الآخرة وبين إرادة الإنسان ذات الأثر الجوهري في التعبير وبين العوامل المادية والروحية والنفسية جمعاً ، فليس لعامل واحد مما كان قدرة الانفراد بالتأثير وترى النظرية الإسلامية أن العوامل المعنوية : روحية وأدبية ونفسية لها آثارها للتعبيرية التي تزيد كثيراً عن العوامل الاقتصادية والاجتماعية التي يوكِّر عليها الفكر الغربي في سلطته المادية التي يعيشها في هذه القرون .

### خامسماً : مناهج العلم

حاولت اطروحت الفيلسوف الغربي الواحد أن تفسد مناهج المسلمين للعلم من خلال حاولات كثيرة قائمة على المغالطة والاتحراف :

أولاً : أدعى الغربيون أن المسلمين لم يقدموا إلا ترجمات العلوم اليونانية إلى الغرب وأنهم لم يكن لهم دور حقيقي في بناء منهج العلم الحديث وكانوا في ذلك متغسفين لزام الحقيقة التي يعرفها العالم كله وهو أن المنجز العلمي التجارب أنشأه المسلمون وأنه نشأ في أحضان الإسلام وقام على مفهوم القرآن :

«**قُلْ أَنْظِرْ وَمَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ**»

«**قُلْ هَاتُوا بِرَحْمَنْكُمْ، وَأَنْ يَتَبَعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يَعْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً،**

ثانياً : حاول الغربيون طرح مفهوم مادي للعلم ينكر خالق الكون وصلانع الحياة - بجل شأنه - والوقوف عند المحسوسات وإنكار ما وراءها من دين وغيبيات ووحي رسالات السماء واعتبار ذلك كله من الوهم الذي يغوي فيه الجهلاء .

و واستعمل مفهوم العلم المادي علواً كبيراً حتى أدعى أنه يستطيع أن يفهم الحياة وأن يحكم الحياة ثم لم يلبث العلم أن تحطمته في وجهه هذه الزهرة السكاذهة حين هجز عن فهم كنه الحياة فعاد العلميون يقررون أن العلم يقف عند تقسيم ظواهر

الأشياء وقرر العلماء أن العلم إنما يقدم مجموعة من المفروضات الطبيعية لتفسير الطبيعة

ثالثاً: حاول الفلاسفة أن يقدموا للبشرية مفاهج لاجتماعية ولدولوجيات سياسية واقتصادية على أنها نظم وتشريعات تحمل حل الدين وقد تبين فساد هذه المفاهج وعجزها عن تحقيق إقامة المجتمع السليم ، وبيان عوارها ، ولم تثبت أن احتجاج إلى الإضافة والخذف ثم كشفت الأيام عن أنها تحمل أهواها البشرية وإنما لا تستطيع أن تسامي المنبع الرباني .

رابعاً: إنحرف العلم عن الطريق الصحيح في تجربته الحضارية المعاصرة ، وأنمه نحو أمرين غاية في الخطورة أولهما الإسراف في الاستهلاك وتحويم الموارد الصناعية من المطبيات وللما وارد إلى أدوات التجميل والتخلل والفساد والتلف فكان ذلك من أخطر عوامل إهدار وتبديد الثروة البشرية .

ثانيهما: إتجاه العلم إلى صناعة أدوات التدمير والقتل والإبادة والتوصع في مجال القنابل الذرية والمدروجينية وبذلك أصبح العالم عرضة للدمار .

ثالثهما: وضع مقدرات العلم المادي الواسعة في أيدي الدول صانعة المحتارة وحرمان الأمم الأخرى منها خاصة وأن المواد الأولية لهذه الصناعات والاختراعات صادره عن البلاد المختلفة وقد استطاع النفوذ الأجنبي نسب هذه الترسانات بأقل الآثار وحرمان أملاها منها وإعادة بعض منتوجاتها إلى هذه البلاد بأعلى الأسعار ، كذلك فقد سيطرت الدول الكبرى على المواد المالية الناتجة عن مصادر الثروة والاحتفاظ بها في مصرفها دون أن تتمكن هذه الدول من إقامة صناعات بها في بلادها .

خامساً: كان لفتوريات العلم أثرها البعيد في الفساد الفكري وبلغ هذا الأمر غاية في الادعاء بقدرة العلم على القضاء على الدين وإعطاء الطبيعة موضع اهتمامه وتعالى من أسباب الإرادة والقوة والحركة ، فاختنق بذلك تماماً من افق العلم وأبحاثه ونظراته : الصانع الأكبر والخالق الأول الذي خلق من العدم

وكان من أخطر نتائج هذا اتجاه المعلم محاولة تفسير العلوم  
الإنسانية بالأساليب التجريبية أو تطبيق تجارب الحيوان على الإنسان  
وقال الباحثون أن جسم البشرية قد تضخم تضخماً خارقاً للعادة ، بينما انكمش  
عقل البشرية وروحها فلا تستطيع فهم الحياة .

وقد تأكّد الانّ أنّ العلوم الإنسانية لانفس بالذات المادية وأنّ  
العلم مجرّد صجوأً كاملاً عن القضاء على الدين وقد اكّد الدين الحقّ أنه  
هو الذي يستطيع أن يضع الاطار الأخلاقى للحياة والعلم ، ويرسم  
المخرج الذى تقوم عليه العلاقة بين الله نبارك وتعالى وبين الإنسان .

وقد أقام الاسلام منهج العلم ومنطلقه من حرية البحث والتجربة على أساس الأخلاقية : أخلاقية القيم والقوى الرومانية حتى لا يستعمل بنفسه أو تستغلى به طائفه من الناس فيهدرا البشرية أو يحرموها ثمرتها ، وحتى لا يكون أذى لبادرة الامم أو إثارة الفتن والاضطراب في المجتمعات .

## سادساً : منهج الفلسفه

لم يقف الفكر الاسلامي أمام علوم الامم إلا إذا تعارضت مع مفهوم التوحيد وعندما ترجمت الفلسفات القديمة من آثاره اليونان والهنود والقرن وهي يشمل العلوم الطبيعية والعلوم الرياضية وما يسمى فلسفه الأدبات فأن هذه الأخيرة هي التي حدث الخلاف بشأنها بين الاسلام وبين الفلسفات الاطلبيه والغنوسيه على السواء لأنها عجزت تماماً عن إن تصل إلى تحديد الصلات بين الله سبحانه وتعالى وبين السكون والبشر على نحو صحيح ، فكان هناك القول بالتجدد في الفلسفه الشرقيه والقول بـ«إن الله (جل شأنه) لا يحيط علينا بالجزئيات - تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً لذلك عجزت عن أن نفهم أن العالم خلقه الله فقالت بـ«قدّم العالم وعجزت عن تجده - العلاقه بين الله سبحانه وتعالى وبين العالم وقالت بـ«وحدة الوجود وأن الله سبحانه حال في السكون وهذه كلامه تعارض مع فكره التوحيد الاساسيه التي جاءت بها الاديان لذلك عجزت عن فهم النسب ف وقالت بالدهريه وانكرت بـ«بعث الاجسام وكذا قالـت الفلسفه يختفيه انتهاط السبب بالسبب وجعلت قدرة الله تبارك وتعالى على خرق الاسباب » وعندما نقلت الفلسفات الشرقيه والغربيه إلى افق الفكر الاسلامي بجزت المحاولات في إدرايتها في مفهوم الاسلام ولكن هذه المحاولات عجزت ينتجه الفساد المخزي مع مفاهيمها ومن هنا كانت ردود الفعل الاسلاميه على ما خالفت فيه الفلسفه مفهوم التوحيد وكذلك اختلف مفكرو والإسلام وعلمائه وفقهاه مع الفلسفه في مسائل كثيرة واهما مسائل الاخلاق فانكروا المذهب الایقوريه وانكروا الاديان الوضعية التي تقوم على الاداب الأخلاقية مخصوصة عن عقيدة التوحيد كالبودية وانكروا مفهوم الفناء الذي جاءت به الفلسفات الهندية .

ومفهوم النسـك الذي الذى يعتزل الحياة وانكروا النـاسـنـ والمـطـولـ على الـاتـحادـ وـمشـاعـيـةـ المـالـ لـالـنسـاءـ وـالـاـمـوـالـ وـانـكـرـواـ اـعـلـمـ العـقـلـ وـإـفـرـادـ

وكان هذا هو موقف الاسلام من الفلسفة عندما ترجمت في القرن الثالث الميلادي فقد رد منها الفلسفه الاليمه التي تسمى علم الاصنام وقبل منها الفلسفه الرياضية والطبيعية وقام علماء المسلمين ينكرون هذه المفاهيم ويحددونها وفي مقدمتهم احمد بن حنبل والشافعى والغزالى وأين نفعه بما يكشف أن للإسلام منهجه الفكري الاصل والمستقل والمتميز عن المفاهيم النهكيريه الأخرى ؟ وكيف أن الاسلام لم يقبل التبعية لاي منهجه فكري آخر فضلا عن الفوارق العميقة بين منهج حضاره اليونان القائمه على الوثنية وبعريدية الفرد والاباحية ، فكيف يمكن لحضارة الاسلام الشامله على التوحيد والاخاء البشري والمستوليه الاخلاقيه أن تقبل منهج اليونان .

ولقد كان علماء المسلمين انتلقاً من القرآن الكريم هم الذين إنشاؤه النبأ  
العلمي التجوبي الذي كان أول حجر في بناء المضمار والمعلم الحديث بشهادة  
(درابر وبريفولت وجوساف لوبيون) في القديم وسارتون وهو نكوه جارودي  
وغيرهم في مصر الحديث وما صدر في هذا الشأن كتاب عنوانه (شمس الله  
شرق على الغرب) وكتاب (أوروبا لدت في آسيا) لذن فلم يكن لخلق السيد  
صادقاً في دعواه ولم يكن طه حسين أمنينا حين نقل إلينا هذا المعن ، ذلك  
أن المسلمين نقدوا ارسطو منذ هصر الترجمة وما نقدمه به الغربيون كلن  
بعض ما قاله المسلمون وقد رفض الغربيون ارسطو كقدمة لرفض ارجانون  
اليونان وقبول النهج التجوبي الإسلامي الذي رفدهم إلى دروة التكثف لوبيون  
الآن وصدق الدكتور محمود قاسم حين قال :

لقد نقلوا المسلمين إلى ارسطو ونقلوا أنفسهم إلى منهج المسلمين ذلك  
أن ارسطو هو الذي سيدفع المسلمين مرة أخرى داخل القوقعة المطافية  
التأملية المغلقة ويحررهم من ثمرات التجريب الذي أنهى ونماء العرب  
والمسلمون .

## سابعاً: مهيج الفن

يقوم المفهوم الاسلامي للفن على استحالة التناقض مع الفطرة ، فإذا كانت الفنون من دوح الفطرة وجب الاتخال أو تناقض دين الاسلام في شيء ، فإذا خالفت الفنون الدين في أصوله ودعت صراحة أو ضمنا إلى رذيلة من أمثل الرذائل التي جاء الدين لخوايتها وعاقت الإنسان عن أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لايحابها على الإنسان حتى يبلغ ما قدر له من الرق في النفس والروح إذا خالفت لفنون الدين في شيء من هذا أو شيء غير هذا فهي بالصورة التي تختلف بها الدين فنون باطلة ، ففنون جانبت القطرة التي قطر الله الناس عليها — هذا هو الفن كما عبر عنه الدكتور محمد أحمد الغمراوى ومفهوم الفن في الاسلام يقوم على أساس أنه عنصر من عناصر الفكر يتكملا مع والادب الاجتماع والأخلاق والدين والحضاره وهو في الاسلام له طابعة الاصليل الواضح المباين لمفهوم الفن في الطاقات والحضارات الأخرى : قوامه الاخلاق وطابعه التوحيد يتسمى بالعزائر ويرتفع بالنفس الانسانية إلى السكينة دون أن يبتعد عن الواقع — والفن في نظر الامم أداة لتجميل الحياة ووسيلة للسعادة الروحي والنفس يتحرر الانسان من عالم الامواه والعزائز ، وإطلاقة في نظرة حره إلى الكون والوجود يعرف منها قدره الله تبارك وتعالى وعظمته ويزداد بها إيمانا .

غير أن النفوذ الاجنبى الذى أظل البلاد الاسلامية ، حاول أن يزيف مفهوم الفن العربي الاسلامي بادخال مفاهيم الوثنية واللاديه التى صرها الفن فى الغرب فقد كان الفن اليونانى بطابعه المادي والوثني يجعل الأولوية للتمثيل المسيحية أعجابا بالاجساد وعيادة اصور الجمال ومظاهر القوة ولكن الفن الاسلامي مستمدًا من مقوماته الاساسية يجعل البيان والشعر والادب في مقدمة الفنون ، الكلمة البلية والفسكره الموحية ، وذلك انتقالا بالانسان

ومن عالم المادة إلى عالم الفكر ، فالناتج أوسع العوالم والتفكير في خلق الله أعظم معطيات العقل والروح : ( نون والقلم وما يسطرون ) وبذلك أصبح رائد الفن : البيان الذي يتمثل في أسمى صوره بالقرآن الكريم وبذلك دفع الإسلام الفكر البشري إلى الأمام إنتقالاً من مفهوم الماديات إلى مفهوم المعنيات ، وسلك المعنيات والماديات إطار جامع متكامل . وبذلك فقد حرر البشرية من مفهوم المادة المخالصة التي تقدس الجسد والشهوات والغرائز والوثنيات وتقيم لها المهرجانات والطقوس ودفع البشرية إلى الانتقال من تجسيد البطولة في صورة مادية إلى تكريم عمل الإنسان نفسه .

وأبرز سمات الفن في الفكر الغربي لا يتجدد في مجال الفكر الإسلامي مجالاً لها ، فالإسلام لا يقر الصراع بين الآلة والإنسان أو بين القدر والإنسان على النحو الذي يقوم عليه الفن الغربي ، ولا يؤمن المسلم بإن الإنسان يثبت ذاته بمصارعة القدر والآلة ولا بإن للبطل الصالح يتحطم في بد القدر والآلة وكل هذه المعايير المأساوية مستمدة من فكرة ( الخطيئة ) الأصلية ، كما أن المسلم لا يؤمن بـ تعدد الآلة ولا تجسيد الآلة في صورة وشن حسبي ملموس كالنهايل العديدة في العقائد الغربية في ذلك الخلط العجيب بين المسيحية والهلينية - كذلك فإن المسلم لا يعبد الجسد ولا أي نوع آخر من العبادات الوثنية التي يقدم لها القرابين وكل ما يتصل بذلك من أساطير الجسد والمال عند الأغريق وهي حافلة بالمبازل لا تتجدد في أفق الإسلام قبولاً ، المسلم لا يؤمن بعبادة الطيبة أو المحسوسات ، كذلك فإن الإسلام لا يقر تجسيد البطولة في صوره ماديّة ليس فقط حفاظاً على مفهوم التوحيد من خطر الانصال بالنهايل والأصنام التي كانت تمثل عبادات ما قبل الإسلام ، ولكنها ارتفاعاً بالنفس الإنسانية من أن تتمثل في مفهوم مادي ، بينما جاء الإسلام محروماً للبشرية من التجوزة بين الماديات والمعنيات .

وهي كذلك تحقق الفن الإسلامي مذهباً جديداً مستمدًا من سقائق الإسلام  
فسيكان فناً منطلقًا وتمریداً معبراً وليس جامداً ، وأن المرفقة في الفن  
الإسلامي حيث لا مبدأ لها ولا منتهی ، إنما تمثل مفهوماً من مفاهيم  
التوحيد لأنها تسعى وراء الله (تبارك وتعالى) الذي هو الأول والآخر  
ومنه تبدأ الأسباب وليه تنتهي المسارات ، والرقص حين يمتد بلا نهاية  
إنما يسعى وراء الصورة للشل وهذه اللاحانية إنما تحمل دلالات هامة  
للروح الإسلامية التي أمنت بالله تبارك وتعالى غير المظاهر وغير المحدود  
واللذى إليه تهمس قلوب المؤمنين لترتفع إلى مستوى هذا المثل الأعلى  
عن طريق العمل الصالح أو طريق الاجتهاد والابداع .

(الباب الثامن)

## اقتحام العقبات



كأن هدف مخطط الغزو الفكري وابتزاز القوى الكبرى حين زحفت لسيطرة على العالم الإسلامي في جولة جديدة بعد أن انتهت بالهزيمة الساحقة في الحروب الصليبية ، والحايلولة دون قيام الأمة الإسلامية في القارة الإسلامية بامتلاك ادارتها وبناء مجتمعها وإستئناف بعضها الحضاري والثقافي وكانت الخطوة محبوكة مقدمة متصلة الآواصر ، على النحو الذي كشفت عنه حلقات هذا البحث وكانت القوى الكبرى تعرف تماما :

أولا : أن الحضارة الغربية شاخت ونضب معيناها والحرف طريقها .

ثانياً : أن هذه الأمة القائمة في القاره الوسطى بين آسيا وأفريقيا هي الأمة التي تملك مقدرات المضاررة والنهضة واقامة المجتمع الإنساني الكريم .

ثالثا : أن هذه الأمة تملك المنهج الرباني الأصيل الذي لا ينحرف ولا يضطرب والذي يقيم العدالة والرحمة والأخاء البشري للعاملين .

رابعا : أن هذه الأمة تملك مصادر التراث الكبير وتحللك الطاقة وتنملك التفوق البشري .

خامسا : أن الإسلام والتحديث لا يتناقضان ، وإنما يرفض المسلمين التغريب والتعمية والاحتواء والانصمار في يوبيه المضارات القائمة .

سادسا : أن الصحوة الإسلامية القائمة الآن هي حركة حقيقة ذات جذور عميقة وإنها نابعة من الرغبة في إمتلاك الإدارة وإقامة المجتمع الإسلامي وإنها لا تشكل تهديدا لعالم غير الإسلامي .

سابعا : أن الغرب ينطليع البعض إلى أفق جيد ويهاب نظام عالمي جديد بعد إهلاك فشل النظام الليبرالي الغربي الاشتراكي والماركسي والشيوعي وليس هناك غير الإسلام .

وهذه الحقائق تردها الان جميع الأفلام الغربية المنصفه التي عاشت في قلب المعركة ، بل أن هذه الحقائق وغيرها وقد دفعت عددا من

المُسْكِرِينَ الْغَرَبِينَ الَّذِينَ كَانُوا لَهُمْ دُورًا مُخَطَّبِينَ فِي التَّحْوِلَاتِ الرَّاسِخَةِ  
وَالسَّارِكَسِيَّةِ وَغَيْرِهَا إِلَى اعْتِنَاقِ الإِسْلَامِ بِاعتِبَارِهِ هُوَ الْمَجَاجُ الْوَحِيدُ لِلْبَشَرِيَّةِ .

وَلَكِنْ هُنْكَ قُوَّى غَرِيبَةٌ لَهَا أَهْدَافٌ وَمَطَامِعٌ تَحْاولُ أَنْ تَوَقِّفَ  
هَذَا التَّيَارَ وَتَصْدِيْهُ هَذِهِ الْمَوْجَةِ الْعَارِمَةِ وَتَعْمَلُ عَلَى تَأْخِيرِ النَّفْضِهِ وَعِمَالَةِ  
تَحْطِيمِ لَمَتَّدَادِهَا حَتَّى تَحْتَوِي مَفَاهِيمِ الإِسْلَامِ فِي الْمَقاوِمَةِ وَجَهَادِ الظَّاعِنِ  
وَالْمَارِبِطِهِ وَالْأَعْدَادِ وَالْيَقْظَةِ فِي مَوَاجِهَةِ أَى عَدُوٍّ أَوْ دُخِيلٍ .

وَهِيَ تَعْمَلُ بِبَيْثِ عَوَامِ الْفَسَادِ وَالْإِبَاحَةِ وَالتَّحْلِلِ وَالْتَّرْفِ وَالْمَحْرَامِ  
عَلَى هُدُمِ هَذِهِ الْأَجِيَالِ الْجَدِيدَهِ وَتَفْرِيْفِهَا مِنَ الْقُدرَهِ عَلَى الْمَقاوِمَهِ وَالثَّبَاتِ  
وَحِمَايَهِ الزَّمَارِ ، حَتَّى يُمْكِنَ تَحْطِيمِهَا وَالْقَضَاهُ عَلَيْهَا .

وَهُنْكَ ظَاهِرَهُ اسْتِزَافُ ثُرُوتِ الْأَسْلَمِينَ عَنْ طَرِيقِ الْاِسْتِهْلاَكِ وَالْمَغَالَاهِ  
فِي الْمَطَاعِمِ وَالْمَشَرِبِ وَالْمَلَبِسِ وَالْمَحَافَلِ وَالْمَارَاثُونِ وَالْفَسَادِ فَضْلًا عَنْ نَهْبِ  
ثُرُوتِ الْأَسْلَمِينَ وَتَخْرِيبِ اقْتَصَادِهِمْ بِأَحْتوَاهُهُ وَالسِّيَطَرَهُ عَلَيْهِ .

وَلَارِيبُ أَنْ هَذِهِ الْمَحاوِلَاتِ كُلُّهَا تَوْمِي إِلَى تَدْهِيْرِ الْجَمَعِ الْإِسْلَامِيِّ  
وَالْاِقْتَصَادِيِّ الْإِسْلَامِيِّ وَإِزَالَهِ الْهُويَّهِ الْإِسْلَامِيَّهِ وَالْقَضَاهُ عَلَى الْذَّائِنَهِ وَغَرسِ  
قِيمِ دُخِيلَهِ فِي نَظَامِ الْقِيمِ السَّانِدَهِ فِي الْجَمَعِ وَفَرْضِ أَعْرَافِ خَالِفَهِ لِلْإِسْلَامِ  
عَلَى النَّاسِ فِي طَهَاهُمْ وَشَرَابِهِمْ وَمَلَبِسِهِمْ وَمَسْكِنِهِمْ ، وَآخِرَاجِهِمْ مِنْ قِيمِهِمْ  
وَأَعْرَافِهِمْ وَتَقَالِيدهِمُ الَّتِي بَنَاهَا الإِسْلَامُ فِي أَرْبَعِ عَشَرِ قَرْنَاهُ هَذِهِ فَضْلًا  
عَنْ ضَآلَهِ الْجَمِيعِ الَّذِي يَتَحَوَّلُ فِيهِ التَّوْجِيهُ الْإِسْلَامِيُّ حِيثُ لَا تَفْسُعُ لَهُ فِي  
الصَّحَفِ الْمَسَاعِدِ الْمَكَافِيَهِ ، وَلَا بِتَجاوِيبِ دُعَوَتِهِ مِنَ التَّيَارِ الْعَلَمَانِيِّ الْمُسِيَطِرِ  
وَالَّذِي لَا يَرِيدُ مَهَاجِهِ فَسَادُ الْأَخْلَاقِ وَانْحرَافُ الْجَمَعِ لَأَنَّهُ هُوَ الَّذِي يَغْذِيْهَا  
عَنْ طَرِيقِ الْقَصَهِ وَالْمَسْرَحِ وَالْأَغْنِيَهِ مَعَ اسْتِغْلَالِ ظَاهِرَهِ الْانْحرَافِ الْفَرَديِّ  
لَا ضَنَاءَ ظَلَّهَا عَلَى الْجَمَعِ كُلَّهِ .

وَمِنْ ذَلِكَ مَا يَذِيْعُهُ الشَّعْوَوِيُّونَ وَالْتَّغْرِيْبِيُّونَ مِنْ سَعُومِ وَشَبَهَاتِ تَرْمِيَهِ  
إِلَى تَغْيِيرِ الْهُويَّهِ الْإِسْلَامِيَّهِ وَالْإِسْلَامِ وَجَهَانِ الْأَمَمِ وَعَقْلِيَّهَا إِلَى الْاسْتِغْرَابِ

ومن ذلك قول أحدهم أن الحضارة الإنسانية حضارة واحدة وأن التسلك بالماضي يحول دون مواجهة تحديات العصر بهدف أن يظل المجتمع الإسلامي مجتمعًا تابعاً لـ[استهلاكيًا] فقط لانتاج الغرب المتقدم .

وهم يحاولون أتهام [العودة إلى المنابع] بأنها ترمي إلى الرقية السلفية ويريدون بالسلفية في العصر الحديث ما كان يريد بها طه حسين حين تحدث عن القديم وغيره عن التراث وغيره عن الرجعية ولكنها مصطلحات تخفي وراء المفهوم على الإسلام علانية .

والحقيقة أن هناك هوية إسلامية تجمع المسلمين في جميع أنحاء العالم ، هذه الهوية ترتبط بالثوابت في فكر الإسلام وعقيداته لأنها تعمل على أساس ثابت وهي ليست إسلامية بمعنى أنها دينية على مفهوم الغرب فالإسلام دين ونظام معا في آن واحد وأن الاختلافات التي يدعون أنها تحول دون ثبات الهوية مع العصور أو البيئات هي خلافات فرعية قليلة لا تزيل (الأصول ) الكبرى التي رسمت خصائر الأمة الإسلامية ووجودها وعقلها خلال أربعة عشر قرنا وأن نظرة متعمقة في الثقافات الإسلامية الموجودة في الهند وأندونيسيا وغرب أفريقيا لا يوجه بينها تباين حيث أنها من حيث الأساس مرتبطة بالقيم الإسلامية الأساسية أما أوجه الخلاف فهي من المسماوح به في دائرة التغيرات وهي خلافات قليلة لا تغير من الملاع العام للهامة الأساسية وهي ضرورية لأنها تدخل في إطار التغيرات وهي ليست هوية دينية بمعنى الدين في الغرب ولكنها هوية إسلامية بمعنى المفهوم الإنساني الشامل أن الاهتمام في مفهوم الإسلام هو الحفاظة على اللغة والعقيدة والمقومات الاجتماعية من أن تنهار في وجه التغيرات التي تهدى إليها الحضارة الغربية التي ترمي إلى أحذفوا المجتمعات الإسلامية وتذويها في برقة الاعية والعالمية .

نعم لقد تراجعت الرابطة الدينية في العصر الحديث أمام رابطة الجنس والوطن واللغة ، بدأ هذه التراجع في الغرب ثم حلت رياح التحرير والغزو الفكري هذا المفهوم إلى المجتمع الإسلامي الذي تغرب وفرضت عليه العلانية ومفاهيم الفصل بين الدين والروح والمادية والوثنيات والقانون الوضعي والاقتصاد التربوي والتعليم العلماني .

كان هذا التراجع في الغرب ناتجاً من الانحراف الذي عجزت به المسيحية الغربية – وهي غير المسيحية المنزلة – من دفع المجتمع إلى العلم أو الحضارة أو التقدم وفرضت نفوذها وسيطرتها على المجتمع الغربي وعزلت الطوائف غير المسيحية فكان لا بد أن ينكر هذا القيد أمام طبيعة المساواة الشرعية التي أصبح الدين بمنصريته هذه حائل دون إملاك الإرادة الحرة أمام الإسلام فالامر يختلف إذ أن العلم والرابطة القومية والوطنية جزء منه كما أنه لقام نظام الاخاء البشري لكل بن الإنسان وحتى الاديان والعقائد وأهلها وبعدها وكتائبها ولم يقف في طريق العلم ولكن دفعه إلى الأمام وجعل خير الأرض للناس جميعاً ولم يجعل الجنس ما يستغلاته خاصة أو لوطنه ما سيطرة خاصة .

وإذا كانت الرابطة الدينية في العصر الحديث قد تراجعت وحلت محلها القوميات والإقليميات والوطنيات فرجع ذلك إلى أن الذي قاموا عليها في الغرب أفسدوها ولم يقدموها للبشرية على صورتها الحقيقة وسوف يعيدها الإسلام مرة أخرى على صورتها الحقيقة بعد أن تبين فسادها وخطئها ولقطعها للأرحام وآثارها البعيدة في هدم الأخاء الإنساني .

والحقيقة أن المسلمين يرون ببصر التحديات التي أصبحت مكشوفة إمامهم تماماً ويعرفون مصدرها وأهدافها ولم تعد خافية عليهم ويفرون مطمئنون الذين يتأمرون وبخاطرون ولكن على المسلمين أن يجمعوا أرادتهم على إقتحام المقهى بتحرير مجتمعهم من التغيريب والتبعية ، لمواجهة هذه الصراعات

والصدامات والقعن والمحروب الداخلية وهزيمة الجيوش الغربية أمام إسرائيل ١٩٦٧ فليس ثمة سبيل للتغلب على هذه الصعوبات سوى الرجوع إلى الإسلام والتمسك بتعاليمه فهى وحدها القادرة على إعطاءه القوة الحقيقية لمام هذه التحديات ولا بد أن تكون روح النضال صادرة من الإيمان بالله فلا يزال الغرب يدفع بسموته وفتنته ويزداد عنها كلما رأى علامات التقدم والتنهض والصحوة .

وها الأفغان الثان استعطا الحضارات منذ القديم وأصابتها الحضارة الإسلامية والمجتمع الإسلامي بما الترف والإسلام للتغريب .

فلا شك أن آفة الترف والأفراط في الهوى وتغفل العناصر الغربية في جسم الأمة وإستخدام البطانة التي هي من دون المسلمين في المناصب الكبيرة ، وما يزال التغريب هو المدد الحقيق ليضاً لامة الإسلامية في هذا العصر وفي كل حصر ، التغريب هو تسميم الفكر الإسلامي بالتبليس بمناهيم الاباحيين والزنادقة والشموبيين والسفهاء ما ينتقل ويترجم من تراث الأمم ، مؤلاه الدعاة إلى تاريخ ما قبل الإسلام والذين يفصلون بين المروبة والإسلام والذين يهدمون الإسلام عن طريق هدم اللغة العربية والمدعوة إلى الفكر الحر لنفيذه القيم والأخلاق .

ترجمة الفلسفات الراهدة التي تثير الشكوك والفحش والتي تقسم المسلمين بالفقنة الفكرية إلى شيع تحارب ومذاهب يحمل بعضها الضغينة للبعض الآخر فتحصل بذلك من قلوب المسلمين المقدمة المقدسة والعروة الوثقى التي كانت من أم إسرار فوتهم .

وهناك بعض الطوائف الدخيلة على الإسلام كالقادينية والبهائية والباطنية التي تتلقى المعونة والتوجيه من التغوز الأجنبي والمبشرين وهم يدعونها لما اسموه ضرب الإسلام بالاسلام ، هذه الطوائف تقدس زعمائهم

## وتقعهم فوق مرتبة البشر وترجح لأنباعها عالم يأذن به الله مستخلف لهم الإسلام هدم الإسلام .

إن المعنى الذي حاول الاستئثار إسقاطه من النفسية الإسلامية هو إبراز الإسلام كعقيدة وتربيـة ، لم يكن يوماً من الأيام راضياً بالذل ولا مسانداً للخضوع وللامعيـنا على العبودـية في أي وقت من الأوقـات فقد روى الإسلام معتقدـة على الاعتـار الكبيرـ بـكرامـتهم وربـاهـم على الإيمـان بأنـهم خـلـقـوا ليـفـرـخـوا وجوـدهـم فـوق هذه البـسيـطة ولـيـنـزـعوا مـكانـهـم تحتـ الشـمـس لا ليـكـواـوا عـيـداـ وـلـكـن ليـكـونـوا سـادـةـ وـلـم يـكـنـ الإـسـلـامـ حـلـيفـ الطـمـيـانـ وـلـأـلـيـفـ الـظـلـمـ وـلـأـلـيـفـ الـاسـتـئـارـ وـالـظـاهـرـةـ الـتـىـ تـكـشـفـ عـنـهـاـ درـاسـةـ التـارـيخـ الـإـسـلـامـيـ هـىـ الـقاـوةـ فـالـإـسـلـامـ هـوـ الـذـىـ لـيـسـطـاعـ أـنـ يـحـرـرـ الـمـسـلـمـينـ وـالـعـرـبـ منـ رـقـ الدـوـلـ الـمـسـتـعـمـرـةـ ذاتـ العـدـةـ وـالـعـدـدـ ، رغمـ أـنـ الـمـسـلـمـينـ لـمـ يـكـنـ لـهـمـ سـنـدـ وـلـأـمـورـدـ وـلـأـنـاـ كـانـ قـوـتـهـمـ الـاسـاسـيـةـ الـتـىـ وـاجـهـواـبـاـ السـفـوـذـ الـأـجـنبـيـ هـىـ قـوـةـ الـرـوـحـ وـالـفـكـرـ وـالـعـقـيـدـةـ وـالـيـوـمـ وـيـمـدـ أـنـ حـرـرـ الـإـسـلـامـ الـمـسـلـمـينـ يـحـبـ أـنـ يـدـعـهـمـ إـلـىـ إـقـامـةـ بـحـثـهـمـ وـنـظـامـهـمـ ، كـانـ الـإـسـلـامـ فـيـ الـمـرـحـلـةـ السـابـقـةـ عـاـمـلـ تـحـرـرـ وـهـوـ الـيـوـمـ عـاـمـلـ قـدـمـ .

## أولاً: أخطاء مناهج التعليم

أولاً: أول أخطاء مناهج التعليم هو صدورها من فكر مادى وثقى غربى، ذلك أن ما يطبق في البلاد العربية والإسلامية من مناهج توضع في كتب ومقررات هو مأخوذ أساساً من معاهد التبشير والكليات اللاهوتية ومدارس الارساليات وهو من محصلات الفكر الغربى المسيحي النزعة اليونانية الأصيل بمعناها اللى مختلف عن مفاهيم الإسلام أساساً ولا يلتقي معها إلا في أقل القليل فهو أولًا لا تستجيب لحاجات الطالب النفسية ، ومتطلبات نموه في بيئته مختلف عن أسلوب الحياة من الغرب ، وحيث تصدر تلك المنظمة من عقيدة وسلوك وعرف مختلف ، هناك حيث لا نعيا بالعرض ولا بالعنف ولا بالغيرة ولا بالبكارة وهذه الأشياء جميعها لا قيمة لها ولا اعتبار لها بينما هي في مجتمعنا الإسلامي من صميم القيم الأخلاقية والاجتماعية .

وهذا ما يسمى « تناقض الأساس النفسي والاجتماعي »

ثانياً: الأزدواجية في النظم التعليمية : من حيث إدخال مناهج وأنظمة مختلف مع طبيعة المجتمع الإسلامي والحضارة الإسلامية وهي تمثل المجتمع الغربى وتحدياته وتحبيب على تساولاته ، ومن هنا دخلت مناهجنا ودراساتنا مناهج وتصورات تتناقض مع الإسلام .

إن ما تتطلع عليه اليوم في مطالع القرن الخامس عشر المجرى وبعد مائة سنة من النفوذ الأجنبي المسيطر على التعليم والقانون والاقتصاد تتطلع إلى الجامعة التربوية الإسلامية بدلاً للجامعة العلمانية في إطار واضح قائم على :

• إعادة صياغة وتأسيس العلوم التربوية والتفسية والاجتماعية والاقتصادية في ظل النظرة الإسلامية الكلية المكون والحياة والإنسان .

• تقديم الأدب العربي للعاصر ونظرياته النقدية في إطار إسلامي .

- ٠ عرض المشاكل المعاصرة في ضوء حاول الإسلام لها .
  - ٠ لن لا يوغل علم العقيدة في مهاجمة مدارس الكلام والمنطقين والفلسفه بل ندرسها في إطار عصرها وتحدياته .
  - ٠ نقد الفلسفات القديمة والتيارات المعاصرة .
  - ٠ وضع ضوابط للافتتاح على الثقافات العالمية الاستفادة من تجربة المجتمع الإسلامي الأول في مواجهة الحضارات العالمية .
  - ٠ إعادة صياغة مناهج العلوم الاجتماعية من تاريخ واجتماع واقتصاد وسياسة وتربية وعلم نفس .
  - ٠ تطوير نظرية تربوية إسلامية تنبثق عن فهم الكتاب والسنة واستلام تراث الفكر التربوي الإسلامي مع الإفاده من المعطيات السليمة للنظريات التربوية المعاصرة بعد صبغها بصبغة الإسلام .
- وهذا الفصل الواضح بين مناهج المجتمع الإسلامي وبين مناهج الغرب ضرورة حتمية لحفظها على الذاتية الإسلامية ووجهتها المنوط بها تبلغ رسالة الله تبارك وتعالى للعالمين فإذا فقدت خصوصيتها القائمة على التوحيد إنها رت مهمتها ونحن نعرف أن الروح المهيمن على نتاج الغرب وحضارته بعيدة عن الإيمان بالله تبارك وتعالى ورسالته .
- وقد انطلقت النظريات الغربية التربوية من فلسفات مادية ، وتصورات علمانية ومعظم فلاسفتها من الماديين والعلمانيين ، ونظرية إلى واقع المجتمعات الغربية تكفل الحسم على معطيات التربية الغربية : التحلل الخلقي ، الاحساس بالضياع ، الرغبة في العدم ، تصاعد الجريمة ، تحدي القانون والعنف وشريعة الآفاب في التعامل مع الآخرين .

لقد اعتبر « فرويد » ، الإنسان حيداً للجنس الذي يتحكم في مناخه يسلكه ويكون محور نشاطه الخاص والعام ، واعتبر « ماركس » ، الاقتصاد

هو محور هذا النشاط وكلها متأثر بتطوره دارون عن أصل الإنسان التي تربط به إلى الحيوان ولذلك فإن مشاعره وفكره وسلوكه جميعاً يرتبط بهذه النظرية فهو إما يدور حول محور الجنس أو محور الاقتصاد.

أما نظرة الإسلام فيها تكريم الإنسان بوضعه خلوقاً عاقلاً مسلكاً (ولقد كرمنا بني آدم)

كذلك فنحن مطالبون بصوغ النظارات الإسلامية في عالم الاجتماع والاقتصاد واستقراء التراث للوصول إلى المبادئ والنظريات التي سبقت نظريات الغرب . وأمامنا :

سخنون : آداب المعلمين .

القابسي : الرسالة المفصلة لاحوال المعلمين .

الخطيب البغدادي : الجامع لأخلاق الراوى وآداب السامع .

ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم .

فنظيرية استقلال السلطات المنسوبة إلى (مونتسيكو) في استقلال السلطة فقد سبق إليها الإسلام قبل مونتسيكو بأكثر من عشرة قرون وتعيين القضاة واستقلالهم يتم من قبل الخليفة نفسه ولا يخضع لولاة الأمصار ، ولم يسكن الخليفة قدرأً بعد تعينهم على التدخل في شئون القضاء وأحكام القضاء .

كذلك فنحن مطالبون بإعادة صياغة التاريخ الإسلامي والعالمي من منظور إسلامي والإفادة من مناهج النقد التي ألفها رجال الحديث تحت عنوان مصطلح الحديث .

فالمسلمون أمة لها تراث خصب يستطيع أن يشدها إلى ماضيها ويكسوها شخصية مميزة في حاضرها .

ونحن نعلم أن عصر الأحياء في الغرب سبق عصر النهضة وبدأ من القرن الثاني عشر إلى القرن الخامس عشر واستفاد الأوروبيون من منهج البحث

التجربة عن المسلمين وقد أقر (برنزاندر مسل) بأن العرب كانوا سادة التجربة ولكن لم يفطن إلى أنهم فعلوا ذلك في إطار المنهج القرآني بدلاً من التنظيريون حيّث أن القرآن الكريم هو الذي لفت نظر المسلمين إلى الطبيعة وقرأها الظاهرة والكامنة ودعهم إلى الكشف عن أسرارها وقوائمه عن طريق:

## الاختبار والتجربة

باستخدام العقل والحواس مبنياً أن الطبيعة مسخرة للإنسان الذي من واجبه التعرف على قوانينها والإفادة من تسخيرها له وكذلك صوغ النظارات الإسلامية في مجال الاجتماع والاقتصاد وفي مجال الأدب فإن أبرز مفاهيم الأدب الإسلامي : التزامه بالحلال والحرام وعدم الاستسلام للنصر ودعوة العصر إلى الالتفاف بالحدود والضوابط حيث لا يخضع الأدب الإسلامي لقوانين وقواعد الأدب الغربي ، وذلك لاختلاف الأطر والطرق وهي هناك قائمة على فكرة مادية محددة ، وعلى هوى وظن فلا بد من التحرر من قيود المذاهب النقدية الغربية .

## ثانياً : التحديث في إطار الأصالة

إذا كانت التربية الإسلامية هي قضيتنا الأولى فإن قضيتنا الثانية هي :  
التحديث في إطار الأصالة :

ذلك إن هناك مطالبات واحتياجات ترددت بها كتابات الغربيين حول الصحوة الإسلامية ، أو لاتهم إن هذه الصحوة الإسلامية تشكل تهديداً للعالم غير الإسلامي وهو قول مردود بدلائه وجنته .

الثانية : إن الإسلام والتحديث نقبيان لا يلتقيان .

والواقع أن الإسلام قد دعا إلى أمر بن دعاءً متصلًا :  
التحديث والتقديم ، ولكن فهو مهما تختلف عما يطمح فيه التغريب

باحتواه المسلمين داخل الحضارة الغاربة أو إنضاعهم لفاهيم الغرب عن العلم والحضارة . والدعوة المرزولة التي تجربى على السنة التمرى بين اليوم ، هي أن هناك حضارة واحدة وإن على المسلمين أن يقبلوا الانصهار في هذه الحضارة وينتسبوا مفاهيمها الفكرية والثقافية قبل مفاهيمها المادية والعلمية ، ولكن المسلمين يفرقون بين المعرفة وبين الثقافة ، فالمعرفة عالمية والثقافة قومية ، والمسلمون أمة عريقة لها منهج حياة ونظام مجتمع كامل متسق مرن ، أعطتهم مختلف الإجابات والحلول لمشاكل السياسة والمجتمع والاقتصاد والتربية ، هذه التي تسمى أسلوب العيش فهم ليسوا في حاجة لنقل أسلوب آخر ، أو اقتباصه أو الخضوع له ، ولأن أسلوب عيشهم يقوم على عقيدة التوحيد والأخاء البشري والالتزام الخلقي فهو مختلف عن أسلوب عيش الغرب ، ولكتابهم في مجال العلوم والمعرفة والمفاهيم المادية والمتكنولوجية يتبعون استقدام علوم الغرب ومطبياته ويصررونها داخل بوتقة حضارتهم ، فهم لا يخضعون لها وإنما يصيرونها وادأ خاماً يشكلونها في دائرة منهجهم العقدي والأخلاقى حتى تكون خاضعة لله تبارك وتعالى ومقيمة لمنهجه في الحياة : وبذلك يقبل المسلمون التحديث دون تبعية ؛ بل يرى البعض إنه : لمكي يتحقق التحديث لا بد من رفض التغريب بل نزعم إنه يقدر الاصرار والنجاح في رفض التغريب يكون النجاح في تحقيق التحديث وأمامنا تجربة اليابان الذى ظل اليابانى فيها محتفظاً بحباته العائلية والاجتماعية والثقافية وهذا أبلغ رد على الذين يطلبون من طلاب التحديث ترك القيم القى ورثوها .

إن الأمة التي تلقن أنها بحاجة إلى أن يتعلم آداب المائدة من عدوها من أمة فقدت احترامها لنفسها ويستحيل عليها أن تحرز أى تفوق . ويقول جلال كشك الذى نقلنا عنه النص :

« التحديث » هو امتلاك كل المعرفة التي ينفوق بها الغرب وإنتاج كل المعدات التي ينتجها الغرب ، وكل ما تحتاجه أمة من الأمم لتحقيق هذا التحديث ، وهو إرادة قومية ، ونظام صالح قادر على تعبيئة هذه الإرادة وتوجيهها عن طريق التصنيع أو التحديث إذا كانت البلد مستقلة أو عن طريق

تحتقر الإرادة القومية عبر جرب التحرر الوطنيه التي يتم التحدث عنها ،  
ولسken يشترط قبل ذلك أن تؤمن الأمة أن تختلفها هو ظاهرة عارضة  
وأن أصالتها تمسكها من تجاوز هذه المرحلة العارضة ، أما التغريب فيبدأ  
من افتتاح الأمة الشرقيه بأنها متخلفة في جوهرها ، متخلفة في تاريخها  
وهيئ تكوينها ومن ثم فلا بد من أسلاخها تماماً عن كل ما يربطها  
بماضيها وتميز ذاتها ، ويرى التغريب إلى إعادة تشكيل المجتمع على الطراز  
الغربي من ناحية العادات والمظاهر السلوكيه مع إبقاءه متخلفاً عاجزاً عن  
إنتاج سلع الغرب ، عاجزاً عن اكتساب معرفة الغرب ، فإذا ما اكتسب  
بعض إفراده هذه المعرفة يهدون أنفسهم غرباء عاطلين عن العمل في  
مجتمعهم ، فيضطرون إلى النزوح إلى عالم المتفوقين ، والمجتمع العربي هو ذلك  
المجتمع الذي تزدحم طرقاته بأثغر وأحدث السيارات المستورده وتضم  
مدى أنه دور عرض الأفلام المستوردة ويرتدى أهلها أحدث المنسوجات  
المستوردة وعلى أحدث الموضات الغربية ، ويثرثرون متفقوه في قاعات  
مكيفة بأجهزة أمريكية أو روسية حول مشاكل المجتمع العربي والأمة وبالأتون  
صفحات من ورق مستورد يطبع بغير مستورد وبالآلات مستوردة وحول  
قضايا الوجودية ومسرح اللامعقول والجنس البشري وتطور حركة المبيبة  
على بعد خطوات من كهوف مواطنهم حيث البليهارسيا والكولييرا أو  
البراهوما وكل تراكمات التخلف منذ القرن السابع عشر وقد شهد الطرف  
الشرق من آسيا (اليابان) نجاح سياسة « التحديث » لا « التغريب »  
فإن الطرف العربي شاهد النموذج المضاد تماماً .

فتركيأ بعد الحرب العالمية الأولى وبعد قرن من العجز عن التحديث  
أندفع بأقصى ما أستطاعت في حكومة أن تعم شعبها الشرق في سياسة  
التغريب وكتبت من الشهال إلى اليدين ، وبهروف لاتينيه ، كالغرب  
وخلفت الإسلام وقرأت القرآن باللانيق وليس البذلة والقبعة بأمر القانون  
وعدلت يوم الأحد وحولت المساجد إلى متاحف وحررت المرأة على  
أوسع نطاق وجعلت الزواج والطلاق على الطريقة الغربية المسيحية ،

وأشترطت إسم عائلة كا في جوازات وبطاقات السياحة الغربيين ، ولم تترك صغيرة أو كبيرة من مظاهر الغرب إلا قلدتها على نحو يفوق قدرة القرود ، وظلمت دولة مختلفة يفتاك بها الفقر وترتفع نسبة الأمية منها إلى سبعين في المائة ولما تغيرت كل طائفتها بقيت خارج نطاق الدول الصناعية أو التحديدة وكان ( التغريب ) هو الطريق المضمون لخسارة مصر كـ ( التحدث ) وكل الدول التي تم تغييرها أو اختارت طريق التغريب ، أخطر من ذلك ، أن التغريب يقضى على روح المقاومة في الأمم الشرقية فيجعل إستعمارها من قبل الدول الغربية المتفوقة أسهل وحسكمها أيس ، ومن هنا كان إهتمام الغرب بترويج فكرة التغريب بين صفوفها فندن الحملة الفرنسية وهناك إستئنارات فكرية إلى جانب الاستئنارات المالية .

وبعد الفزوة الغربية الأخيرة (المجملة الصهيونية) ومع الحاجة الجماهير المتزايدة في البحث عن حل يكفل لهم إمتلاك المعرفة التكنولوجية التي يمتلكها عدوهم الصهيوني والعالم المتقدم الذي يساند هذا العدو بادر أعداء (التحديث) يسرّون الطريق على أي محاولة لاكتشاف الجواب الصحيح، فكان الألحاح من جديد على أن التغريب هو الحل وأننا لم نتغرب بما فيه الكفاية ولهذا أهزمنا ، وأن كل ما نحتاجه هو جرعة كبيرة من القيم والتقاليد والعقائد القادمة من الغرب راسمايليا كان أو شيوعيا وأن نقطع خطوات أكبر في الابتعاد عن تراثنا ومعوقات شخصيتنا وبدأت عملية (ترميم التاريخ) بهدف إجهاض موجة العداء المتزايدة ضد العدو التاريني والقومي والحضاري الذي شل تقدمنا وإيقاننا في أسر التخلف خلال مائة وخمسين عاماً حاسمة من تاريخ العالم ثم دماناً بآنيابه الشرسة المتواحشة المدججة بتسكعولوجية بدلاً من تنمية هذا النوعي وتوجيه هذا النفور من الغرب تحجاً الحرب الوطنية وبدأت محاولات الغرب ، والخلاف حول تفسير التاريخ ليس ظاهرة ترف ولا مجرد خلاف حول تفسير الماضي بل هو في الدرجة الأولى خلاف حول الطريق إلى المستقبل ، فالآلام دائماً تهوي إلى تاريخها في لحظات مختبأة تستمد وهذه الآلام والدعم

النفسى بلينا يلجمأ خصوصيتها دائماً إلى تزيف التاريخ وتشويهه لنضال الماضى  
وإفساد الطريق إلى المستقبل .

الذين يروجون بعد هزيمة ١٩٦٧ للدور التحضيرى والتحررى الذى  
لم يغزو البلدان المتقدمة لشرق المتخلف هم فى الحقيقة يطروحون إجابة  
غير مباشرة لخيرة الجاهير المعاصرة .

وبعد هزيمة ١٩٦٧ وهى هزيمتنا التاريخية الثانية إمام الغزو الغربى  
المتفوق حضاريا وأن الدراسات التى انتشرت على أوسع نطاق بعد هذه  
الهزيمة ، لا تخفي هدفها بل تقوم بهدف إستقصاء مقومات الدول الحديثة  
في تاريخنا للتعرف على أى شوط قطعنا ( فنعرف فإذا بقى أمامنا  
لبلوغ الهدف ) .

المفهوم الوحيد لمثل هذا النص هو أن علينا أن نكمل ما بدأه  
الرواد مع الحملة الفرنسية منذ ما يزيد عن سبعين عاماً ، والرواد في مثل هذه  
الدراسات هم الذين تعاونوا مع جيش الاحتلال وعملوا في خدمته وطلائع  
حركة تحرر المرأة ، والجواب إذا هو أن نفتح على الحضارة المتقدمة  
الغازية مثلها أنفتح الرواد للحملة الفرنسية في مطلع القرن التاسع عشر .

وترى المدرسة الاستعمارية أن التفوق والتقدم والتحديث والتغير  
كلها معان وسلوك يكتسب من خلال التعاون مع الاحتلال وبمعونة وأرشاده  
وما أبعد المسافة بين الغزو الفرنسية ونكسة ١٩٦٧ فقد ثنا في هذه  
الفترة شعور إسلامي ضخم زائف لا يقر للنفوذ الأجنبى ولا للتغيير  
هدفه ومطامعه وهو يرى أن التجربة قد فشلت نهائيا وأن على المسلمين أن  
يختاروا طريق الإسلام بعد تجربة إسلوبى الغربى الليبرالى والمادركسى  
وفصلها على السواء .

ثالثاً : الإسلام قوة عالمية

والحقيقة التي تكشف عنها الاحداث اليوم أن الإسلام قوة عالمية حقيقة، يجب أن تمتلك أرادتها وتقديم نموذجها الرباني للعالمين ولاريبر أو القدرات الحقيقة للعلم الإسلامي تزدهر للتغاعلية والتأثير في الاطار الدولي وقد تبين اليوم أن الإسلام وحده كما يقول دكتور حامد ربيع هو القادر على أن يطرح تصورا ثالثا يقف بين الماركسيه والمايراليه اللبناني فشلتا في تحقيق سعاده البشرية وليس يحول دون ذلك إلاعاولات الاحتواه التي تفوح بها القوى الجينية للضاغطه والسيطرة على الذاتيه الإسلامية المتميزة التي يجب أن نظر قوية وقادرة وبارزة ولا يضحي بها من أجل أي هدف آخر من الاهداف المطروحة في الساحة وهي التقدم والمعصرية والحداثه فمهذه كلها يمكن تحقيقها مع الاحتفاظ بالذاته ودون التفريط فيها .

ولقد امتلك العالم الإسلامي قدرات حقيقة أبرزها الطاقة والثروة والسكنافه السكانية والامتداد الاقبلي فالعالم الإسلامي يشكل حزاما يمتد من المحيط الهادئ إلى الأطلسي وهذه المنطقة تحكم في جميع المواصلات الجوية بين أوروبا وباق العالم القديم فضلا عن امتلاك الموارد الاقتصادية الهامة في المناطق الإسلامية الآسيوية ولاريб أن حاولات التفозд الاجنبي في مجموعها ترمي إلى تبديد هذه التردة وذلك باحتوائهما في مصارف الغرب وبالذهوة إلى تحديد النسل للقضاء على الفو السكاف .

ويقول دكتور حامد ربيع أن الإسلام هو المقدم الطبيعية لدول العالم الثالث وأن الإسلام كدين ( وهو نظام ومنهج حياة ) موجود في كل مكان ، حتى وجوده كألفيلات في دول أوروبا وأmericا لها وزن ونقل ، وهناك مفهوم الجهاد فالإسلام دين القوة بمعنى أن الحق بلا قوه لا موضع له ، وهذا ما تحرى المحاولات لطمسه واحتلال مفاهيم مغايرة لافتئده وتنزييفه .

وأشار دكتور حامد ريسع إلى خططات التغزيل الاجنبي.

أولاً : لاستهلال الإسلام نفسه .

ثانياً : لتشويهه .

ثالثاً : لاستبعاد قيادته الفكرية وتسريح عقولها .

رابعاً : الدعوة إلى تنظيم النسل .

خامساً : إغراء المقول المفكرة للهجرة خارج العالم الإسلامي .

سادساً : اثاره الشغرات القبلية والإقليمية داخل المجتمعات الاممية بهدف تفتيتها وإثارة الفلاقل فيها ( بين العرب والبربر ) وبين الأقباط والمسلمين ) بين الأكراد والعرب .

ويشير الدكتور حامد ربيع إلى عوامل الضغط الإسلامي .

١ - التخلف الاقتصادي والاجتماعي للشعوب الإسلامية .

٢ - التقصي القيادي في المجتمعات الإسلامية .

٣ - عدم بناء فكر سيامي متكملاً يصير عنواناً على الوجود الإسلامي .

٤ - عدم وجود تنظيم دولي ثابت وقوى يعبر عن الإرادة الإسلامية .

٥ - عدم خروج المجتمعات الإسلامية إلى الوظيفة المكافحة .

ويقول : أن الدول الإسلامية العالمية عاشت قرناً واحداً من الزمان وهي تمتلك إسمى مفاهيم السياسة بينما النزوج الروماني الدولة العالمية بقى خمسة قرون وليس لديه حضارة وتنبيه ، وليس في ذلك أن الإسلام يمتلك نظاماً للقيم ولكن في حاجة إلى المدرسة الخالدة القادرة على تقديم نظام الحكم السياسي وشكله وأساليب التعامل مع الواقع اليومي ويغزوه حتى بأن اليهودية أستطاعت أن توجد العبرونية السياسية وأن الصهيونية قدّمت بـ «نظريّة كانوليكية للحركة السياسيّة» .

ويذهب الدكتور حامد ربيع إلى تحديد الملاعة بين الإسلام والقومية السياسية ويقول: أن الإسلام اليوم سلوك فردي فقط ، ودعوة في بعض البلاد العربية وحضارة فقط في بعضها الآخر أما دولة فلا وجود لها . فلابد من تكامل الحلقات .

- ١ - سلوك فردي .
  - ٢ - دعوة .
  - ٣ - حضارة .
  - ٤ - نظام سياسي .
  - ٥ - دولة عالمية .

( المقيدة والسلوك القائم عليها ) أما القومية بمعنى المنصر والتجانس العنصري فالإسلام يرفض القومية بمعناها القائم على التجانس العنصري والأدراكي ، إذا لا فضل لعرب على اعجمى إلا بالقوى بهذا المعنى مفهوم الأمة ينتهي بنتائج واحدة .

مجتمع واحد لاجمال تجربته (العقيدة والسلوك مما )

ويجب على العالم الإسلامي أن يتخلى مشكلة عدم التجانس الداخلي في كثيرون من العوادنه - أن الشعوبية والولاء الطائفي هما محور التخلف الحقيقي في القدرة السياسية للعالم الإسلامي ، إن الإسلام يجب أن يستقل في النظام الدولي جميع النظم القائمه لكي يكسب المبادع ضد الحالات ولذلك يتحقق أهدافه ابتداء من توزيع الأدوار .

ويقول الدكتور حامد زبيع ، مازال العالم الاسلامي يملك هوا مل ك قوة كامنة تكفل له أن يلعب دوراً فاما في النظام السياسي العالمي وهو في طريقه هذه المشاركة يصطدم بالغرب الواقف له بالمرصاد ، فالعالم العربي ، وأثر الصحوة الاسلامية المعاصرة يعيش حالة خوف وقلق بالغين يصفها البعض بالحالة المرضية ، والتابع للعلاقة المعقّدة بين العالم الاسلامي والغربي الذي أمسك ببعضه الاستعمار على العالم الاسلامي سنوات طويلة يلاحظ أن هناك ترانا من كراهية المسلمين لغرب لا يمكن تجاهله وقد تصاعدت حالة الخوف الرأهن من الاسلام في السنوات العشر الأخيرة تصاعدا ملوسا جعلت طرح القضية أمراً لا بد منه ، وقليلون في الغرب هم الذين يدركون شيئاً من حقائق الاسلام ، فالاسلام ليس مجرد إقتصاد ديني كما يحاول البعض أن يصوّره ولكنه حضارة متكاملة أيضا ، والحضارة تفترض وجود النظام الاسلامي الكامل ، كما تفترض عليه احلال وتجديد دائتين فهل ينطوى الاسلام على هذه الامكانيات .

وتحذر تقول للدكتور حامد زبيع : نعم أن الاسلام قادر على تغيير العالم والتكنولوجيا الحديثة وصهرها في بوتقة لبناء حضارة الاسلامية ، دون أن يخل عن قيمة الأساسية وذاتيتها الواضحة الحقيقة وأنه لن يقبل أي محاولة تؤثر على كيانه أو تحطّيه أو تجهله ينصره ، أو يتجاوز عن الحدود والضوابط التي وضعتها في الشريعة الإسلامية ومن المعروف أن الاسلام يصنّع مجتمعماً متميّزاً وسيبني حضارة تختلف في تجاهرها وغيابها عن حضارة الغرب الان ويستعمل الاسلام في ذلك كل عناصر القوة والابحاثية ليقدم للبشرية حضارة حديثة ، إما أن يقبل التنازل عن طبيعته أو التحول عن غاياته ، بما يفهم منه الاستواء والانصهار فهذا لن يكون .

ونحن نعرف أن هذه المحاولات التي تجري اليوم لاحتواه داخل نطاق الأيدلوجيات ، أو نطاق النسكونجيا ، أو غيرها ، من موقع سيطرة التفروذ الاجنبي وامتلاكه لبعض الموارد ومصادر الثروة في بلادنا فإن هذا لا يمثل الوجه الحقيقي لمفهوم الإسلام نفسه .

وإذا قدر لهذه التجربة أن تمضي شوطاً فأنها سوف تفشل لأنها لن تكون إلا حلقة من حلقات التغريب والاحتواء العالمي والأعمى .

ومن الحق أن نقول مع دكتور الياس سحاب :

إذا كان المسلمون سياخذون العلوم والتكنولوجيا فإن الغرب لن يكون هو نموذجم في صنع التقدم ولكنهم سيصبحون حضارتهم على أساس (الأطار الإسلامي القراني) الذي سيضمون فيه العلوم التجريبية وهذه يصدرون في بناء المجتمع والحضارة .

ويقول : إنه إذا كانت صحة الخطر التي يرددتها دعوة التغريب هي ضرورة تجاوز التخلف إلى التقدم عن طريق التبعية وقبول الموذج الغربي فأنا نرفض هذه المعادلة ، ولا نقبل التخويف ، وهو أشبه بتخويفنا من الانفجار السكاف أنها دعوات كاذبة مضللة تزيد منها أن ترك إمامتنا وقيمتنا ونضحي بها في سبيل أن تتصور في آتون الأهمية فتفقد ذاتنا وقيمتنا ، ونحن قادرون عن طريق منهجنا الأصيل القراني أن نعمل كما فعل المسلمون في كل أزمة من الأزمات التي ألمت بمجتمعاتهم والتحديات التيواجهتهم ، وهي الانطلاق من الاصالة والرشد الفكري ومقوماتنا الإسلامية في سبيل استعادة قدرتنا على إمتلاك الإرادة وبناء المجتمع والحضارة على مفهوم التقدم الإسلامي المرتبط بين المعنويات والملاديات وأنا لانضحي بذاتنا الإسلامية ابداً في سبيل بريق خادع هو إقحاع المذوج العرق في التقدم أو المدائه .

وأن أسلوبنا الإسلامي في العيش والفكر والحياة سيمكنا من الوصول إلى التقدم دون أن نفقد الأصلة الذاية القائمة على ما يسمونه القديم والترااث والسلفية وهذه لسکها كلمات لم تعد تخفينا أو تزعجنا لأننا نؤمن بأنها تختلف عندها عما عند الغرب وما عندنا تعمق الإسلام والقرآن إساساً وليس شيئاً آخر ، والمهاجرون لها يعنون في قراره الفسيهم مهاجنة الإسلام والقرآن ولذنهم اجبن من أن يصرحوا به فهم يضوئونه مغلف تحت هذه الاسماء : القديم والترااث والسلفية .

كذلك فحن لستنا مطالبون بأن نلاحق ركب الحضارة الغربية لنصل إلى ما وصل إليه من تقدم مادي أو نصارع في سبيل ما يقدمه في هذا المجال فذلك شأن لا يعني الحضارة الإسلامية ، وأنما يعنيها الحصول على القدرة الكافل لتكون الحياة جديدة وعصيرية مع الاحتفاظ بأطارها الإسلامي الأصيل .

وإذا كانت التبعية سوف تجعلنا لانصنع شيئاً فإن رسالتنا الحقيقة وهي ابلاغ الإسلام للعالمين وأطلاعهم على جوهرة الذي تفتقده البشرية اليوم وليس مطلوباً منها مسايرة التقدم المادي والاهت وراء خطواته السريعة وكل ما هو مطلوب منها المحافظة على شخصيتها من أن تتصور في الحضارة الغربية وليس ما يمنع أن يقوم الانموذج الإسلامي ليقدم للبشرية ماهي في صالحه إليه عما ينقصها في الحضارة المادية .

## رابعاً الغرب يكتشف الإسلام

والى يوم ونحن نستعرض العقبات التي تقف في وجه الإسلام والقى د. التي قيد بها النفوذ الاجنبي هذه الأمة عن أن تتحقق مطاعها في بناء مجتمعها الرباني وتبلیغ دعوة الله للعالمين ، نجد هناك عدیداً من الظواهر التي توحي بأن كلة الله ان تتوقف وأنه منها عملت هذه الموي، على ضرب الإسلام وتأخير هضرته واستنزاف ثرواته فإنه سوف يغلب ويعلو . من هذه الدلائل الرصينة أن الإسلام يفتح آفاقاً جديدة في كل قطر وفي كل بلد من بلاد العالم فقارانه الخس لا ينبع ولا يتوقف ، يدخله الناس أزواجاً ، وتطول مآذنه حتى في البلاد التي طرد منها ، يعود الآن إلى الأندلس سلماً ويدخل غرب أوروبا ويكون جالياته في المانيا وإيطاليا وفرنسا وينمو ويتسع في الولايات المتحدة حيث لاظطاح الشمس إلا على مسلم جديد ، وضرارات من المؤمنين في كل مكان غير أن الظاهرة الكبرى هي دخول مفكري الغرب فيه حيث دخله في الآخيرة جارودي وموريس بوكاي وأعترف به مؤلفون وفلاسفة آخرون ، ودوائر كبيرة أصرفت به وأقرت بفضله ، وتكشفت حضريات جديدة توكل ما جاء به وأطلق العلم على حقائق أوردها القرآن قبل اربعة عشر قرناً وعلت صيحات في الغرب تطالب بالإسلام منع حياة بعد فشل الم蜋يين الرأسائي والماركسي ومن يطالع ما كتبه هؤلاء العلماء والباحثين في دعوة قومهم إلى التناس منع الإسلام كل هذا يوحي بالآفاق الجديدة التي يعنى إليها الإسلام في العالم حيث يتعرّف بلاده بين غزوة ماركسيه وغزوته صهيونية غربية وتشير وحاولات تزييق وحدته وصرف أمره عنه .

هذه التحولات في الغرب تكشف عن رأى منصف بعيد عن تعصب الموارز الكنسية والدواائر الاستشرافية وهي تدور حول القرآن والنبي الإسلامية وحول مفاهيم كثيرة . والحضارة .

أولاً : تصحيح أفكار عن دور الإسلام في النهضة والحضارة المعاصرة فيما كتبه درابر وجاستاف لوبيون وبرنا رذشو وسجريد هو نكهة وبوكاى .

ثانياً : تصحيح إفكار من جهة الأهوبيين فيما يتعلق بالكتب القدمة وبشريتها مقارنة بمعاهيم القرآن الكريم التي لم تستطع معطيات العلم أن تعارضها بل لقد كشفت عن معجزات استعملت قبل أربعة عشر قرنا وعن حقائق لم يكن يعرفها إنسان في ذلك التاريخ البعيد وفهل موافقة (الحوار) التي حذر الغرب استدراج المسلمين إليها ليعلنوا أنه لا توجد خلافات جذرية بين مفاهيم الأديان .

ثالثاً : تصحيح إفكار من جهة التراث حيث كشف فؤاد سيركين عن حقائق ذاخرة قدمها التراث الإسلامي في مجال العلوم التجريبية لاستناد بها الغرب متعرف بفضل مصادر الإسلام وتراثه .

رابعاً : حقائق قانونية وتشريعية لاحصاما العلماء المسلمين قدماً واعترف بها علماء القانون المعاصرین .

خامساً : تكشف فساد منهج الاستشراق وتخلي المستشرقين عن الاسم والتحول إلى اسم جديد وفشل التبشير وإنكشاف خططه .

سادساً : تكشف العلوم عن حقائق مغايرة للقوانين العلمية القدمة التي قامت على أساس مناهج فلسفية و خاصة الماركسية والتفسير المادي للتاريخ ، كما أن المنهج العلمي كشف زيف الوثنيات ، والآساطير والفكر اليوناني والبابي والمادي .

سابعاً : تبين فساد التطبيق المادي في مجال العلوم الإنسانية وقد كشف دكتور الكسندر كارليل في كتابه (الإنسان ذلك المجهول) أن هناك فوارق عميقة في الملحقة والتركيب بين الرجل والمرأة تحول دون مساواة المرأة بالرجل والعمل خارج دائرة اختصاصها .

لاما : كشفت الابحاث عن دور رائد الفكر الإسلامي في مجال بناء الحضارة الحديثة وخاصة منهج التجريب ومنهج المعرفة وقد كشف ذلك كثيرون في مقدمتهم درابر وفي الآخر جارودي في كتابه ( حوار الحضارات ) .

لاما : نغير الموقف بالنسبة للنبي محمد صلى الله عليه وسلم في كتابات الغرب ويتحدث الكثيرون عن تطور ايجابي حدث في موقف الفكر المسيحي من الرسول صلى الله عليه وسلم بعد الملتقي الإسلامي المسيحي في قرطبة ، والملتقي الثاني ١٩٨٠ الذي نظمته جمعية الصداقة الإسلامية المسيحية في مدريد وقد أعلن المجتمعون التخلص من عدة احكام مسيحية مسبقة ضد رسول الإسلام الكريم وأعلنوا النظر إلى الرسول ( صلى الله عليه وسلم ) بأكبر قدر من الموضوعية وكانت كتابات الدكتور دينال ( تار أنسكون ) رئيس لجنة دينية عليا يمثل هذه الابحاية عن رسول الإسلام الأسباني تمثل أول نص في تاريخ المسيحية تتكلم فيه سلطنه وقد رد الدكتور ميسكل دى ايساثا الأستاذ بجامعة مدريد الذي رد عدم التقدير الحقيقي لرسول الإسلام إلى الجهل والعداء السياسي والمبادئ الدينية المسيحية ، وقد كان المسيحيون في الغرب يظنون أنه ( صلى الله عليه وسلم ) ليس إلا واحداً من زهماء الطوائف التي خرجت عن المسيحية الشرفية وأنه من الفزاه داخل الأمبراطوريه .

وقد دام هذا الجهل قرون كثيرة ، وقال ( كروثيرنانت ) أنه ربما لا يوجد صاحب دعوة تمرض التجربة والأدلة ظلماً على مدى التاريخ مثل محمد ، وكذلك لا توجد أية اتهامات أساسها سياسة لا الدين مثل الاتهامات التي وجهت للإسلام .

ولقد كانت الحروب السياسية المتكررة بين البلدان الإسلامية والمسيحية حتى الحروب الصليبية والاستعمارية الأخيرة جعلها تحول

## دون النظر بكل موضوعية وإحترام إلى رسول ومؤسس الدين الإسلامي

ويقول : لقد بدأ أجهل المسيحية بمحمد (صلى الله عليه وسلم) يزول شيئاً فشيئاً نتيجة للدراسات التاريخية التي قام بها المستشرقون الأوروبيون في القرن ١٩ ، ٢٠ وبالرغم من الأحكام السابقة من جانب مؤلاه ضد العرب والمسلمين فقد درسوا بموضوعية تسلية المراجع العربية والإسلامية وعرفوا بها في الأواسط الأوروبية وقد اجبرهم المنهج العلمي على الاعتراف بالقيم الإسلامية النبيلة وبرسول الإسلام الكريم ، وبما أن الكثيرين منهم كانوا من العقلانيين وضد التحيص الديني فقد وجدوا رذبة كبيرة في أصلاح الأخطاء المأصلة عن النبي ، تلك الأغاليط التي ما زالت يعتقد في جوهرها معظم المسيحيين ، لكن يمكن القول بأن ما يكتب حالياً في أوروبا حول النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) ، اهله موضوعياً ،

وما يتصل بهذا ما تشرت به مجلة الحقيقة الواضحة ( وهي مجلة مسيحية تطبع خمسة ملايين نسخة وتوزع في جميع أنحاء العالم ) تحت عنوان ( المسلمين في القرن الخامس عشر المجري ) أصبح الإسلام قوة فعالة في العالم تنتشر انتشاراً سريعاً حيث يزداد عدم معتقديه ، يومياً في إنسان المعمورة فعلى سبيل المثال يوجد مسلم واحد بين كل خمسة أشخاص من سكان العالم ، وعدد المسلمين الآن ألف مليون مسلم موزعين على نفسه وسبعين قطرةً من اقطار العالم ، ويردد المراقبون أن انتشار الإسلام يفوق انتشار المسيحية في الأقطار الأفريقية فيما وراء الصحراء بنسبة عشرة أضعاف ، وقد حان الوقت أن يطرح غير المسلمين جانباً الغرائب والافكار الخاطئة التي حلواها سابقاً عن الإسلام الذي لم يهد مجرد

مبادئه وافكار وعقائد روحية خصبة ، بل غداً بالإضافة إلى ذلك قوة سياسية وثقافية واجتماعية لها وزنها الذي لا يمكن عقد النظر عنهـا في تأثير مقادير وأمور العالم حاضراً ومستقبلاً إن الإسلام بالنسبة لمعتنقهـ في جميع أنحاء العالم إنما هو (نظام حياة يومية كاملة لانتجزاً) يذكـ لا يعرف المسيحيون الطريف إلى كفـائهم إلا أيام الاحـاد لفترة وجيزـة فإن الوضع يختلف بالنسبة للمسلمـين الذين هـم على اتصـال روحي دائم بالحـالـة الأعلى يومـياً من خـلال أداء فـرائـض الصـلوات الخــمسـ اليومـية وصلـة الجـمـعـة التي تـهـبـ مؤتمـراً اسـبـوعـياً لـمـسـلـيـ العالمـ يـجـتمعـونـ فيـهـ للـصلـةـ وـتـداولـ الـأـراءـ فـيـاـهمـ فـيـ حـيـاتـهـ الـيـوـمـيـهـ مـنـ قـرـيبـ أوـ بـعـيدـ ،ـ أـنـ فـسـبةـ الـجـرـيـةـ فـيـ الـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ أـقـلـ مـنـ هـمـ بـكـثـيرـ هـمـ هـوـ فـيـ الـعـالـمـ الغـرـبـيـ ،ـ وـكـذـلـكـ الـأـمـرـاـضـ الـاجـتـمـاعـيـةـ الـىـ عـذـاـ الغـرـبـ يـعـافـيـ مـنـهاـ بـشـكـلـ مـلـحوـظـ بـحـثـ اـصـحـبـ مـهـدـدـةـ بـالـاخـلـالـ وـالـتـفـسـخـ كـالـسـكـرـاتـ وـالـمـشـرـوبـاتـ الـرـوـحـيـهـ بـأـنـوـاعـهـ وـتـعـاطـيـ الـمـخـدـراتـ رـغـمـ مـحاـولـاتـ وـضـيعـ التـشـريعـاتـ رـاـلـ نـظـمةـ وـالـقـوـانـينـ الـوـضـعـيـهـ وـانـفـاقـ مـبـالـغـ مـالـيـهـ هـائـلهـ هـذـاـ الغـرـضـ نـرـىـ الـعـكـسـ بـالـنـسـبـةـ لـلـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ حـيـثـ أـنـ الـإـسـلـامـ قدـ سـبـقـ الـمـشـرـعـيـنـ الـغـرـبـيـنـ مـنـذـ الـقـرـنـ السـابـقـ الـمـيـلـادـيـ هـنـ،ـ مـاجـاتـ التـشـريعـاتـ وـالـأـنـظـمـهـ وـالـقـوـانـينـ الـإـسـلـامـيـةـ السـجـاوـيـهـ النـاجـحةـ لـمـشـلـ تلكـ الـأـمـرـاـضـ وـنـجـتـ مـنـهاـ .

وـقـدـ ذـكـرـتـ الـمـجـلـةـ حـقـيقـةـ وـاـضـحـةـ يـتـجـاهـلـهاـ الـمـسـلـمـونـ وـرـجـالـ الدـينـ الـمـسـيـحـيـ وـالـكـنـيـسـةـ تـحـوـيـ سـيـاستـهاـ وـنـظـمـهاـ وـهـيـ أـنـ الـعـبـدـ الـجـدـيدـ وـأـنـ كـانـ قـدـ تـمـ وـأـكـلـ وـضـعـهـ قـبـيلـ مـيـلـادـ الرـسـولـ مـحـمـدـ الـكـرـيمـ (صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ) بـخـسـنةـ قـرـونـ زـمـنـيـهـ إـلـاـهـ لـمـ يـهـمـ مـسـتـقـبـلـ الـإـسـلـامـ فـالـأـنجـيـلـ يـشـيرـ وـيـظـهـرـ بـوـضـوحـ إـلـيـ قـيـامـ إـنـتـاجـ عـربـ إـسـلـامـيـ فـيـ الشـرـقـ الـأـوـسـطـ سـيـكـونـ لـهـ دـورـ حـاسـمـ فـيـ بـجـرـيـ النـادـيـنـ ،ـ

عاشرًا : اشار هامiltonون جب إلى تعدد الشواهد والأدلة والبيانات الخارجية على حيوية الإسلام خلال القرون الستة الأخيرة :

- ١ - تكوين الأميرطورية العثمانية في الشرق الأوسط .
- ٢ - أميراطورية المغول في الهند .
- ٣ - احياء المذهب الشيعي في إيران .
- ٤ - انتشار الإسلامي في كل اندونيسيا وشبه جزيرة الملايو .
- ٥ - نمو المجتمع الإسلامي في الصين .
- ٦ - طرد الأسبان والبرتغاليين من المغرب .
- ٧ - اتساع الحزام الإسلامي في كل من شرق أفريقيا وغربها .

كابه ( مودرن تراندش إسلام ) وتقول جولسون ) :

ربما كان شكل المجتمع الإسلامي والمؤسسة الدينية جامدة وخالية من الحياة أثناء تلك القرون الستة ولكن تحت هذا الجفود الظاهري كان تيار الإيمان يجري باستمرار قوياً منذ فها والإيزال يجري حتى الآن ربما بدرجاته أقل ولكن بقوه كافية .

## خامساً : ذاتيه الإسلام وتميز الشخصية الإسلامية

تبين من كل المعارضات للفكر الغربي الراهن يسموه ووثنياته وماديته والخادعة وعلمانيته على الفكر الإسلامي أنها تهدف إلى طمسى الذاتية الإسلامية واحتواء الشخصية الإسلامية وتذويبها في أتون الأعممية والحضارة العالمية وذلك بتغيير اعراف المجتمع ودفع المجتمع الإسلامي إلى آفة الترف وهي علامة يبدأ عصور التفكك والانحراف وقد كان الإسلام حريصاً على أنه لا يقع لبنيته في الاحتواء أو الاتهاء الحلقى والاجتماعي ولا زوال المهمة الشاقة والكبرى هي الحفاظ على الذاتية وبناء الشخصية الإسلامية كقدمة لاقتحام العقبات ، أن الدعاع عن شخصية الأمة الإسلامية ومقوماتها وإستقلالها الفكري والإيدلوجي هو أكبر مهمة تواجه الدعاة المسلمين اليوم وهي تعنى ليس فقط مقاومة الغزو الفكرى والفهم الخارجى على معتقداتنا ومبادئنا ، وإنما تعنى قبل كل شيء معالجة التخلف الفكرى والركود العلمي الذى جعل شعوبنا ادنى بكثير من مستوى مبادئها السامية وحقيقة مادتها الحالية ، وما يزيد الأمر تقدماً أن الغزو الفكرى يستعين بعناصر داخلية تحاول هدم شخصية الأمة وتحارب وجهاً للأصالة والمدافعين عنها ، في حماقة لدفع المسلمين إلى الاحتواء والانضمام ولتكن إمتياز رفضت وما زال ترفض وهي قادره على الصعود والمقاومة ، ورد المغالطات والدعایات الزائفة ، والاهتزاز بشخصيتها التي وضحت أمامها الطريق المستقيم .

( وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبهوا السبل ففرق بكم عن سبيله )

ولاشك ان ازدياد أقبال حجل الشباب على الإسلام في كل مكان في العالم الإسلامي اليوم ظاهرة عميقة المغزى بعيدة الدلالة ، وهي أحدى الثمرات الرئيسية لمجهود حركة اليقظة ، وهي علامة على الأصالة وعلى الرشد الفكري وعلى انتصار الإسلام عقيدة وفكراً على العلانية وهنيتها لونحساد مدعا

توطنه لستوطها وقد ارتباط المانعية بالرأسمالية كأرباع الاباحية بالماركسية وكلها أصبح مرفوضا في أفق الفكر الإسلامي ، فالمسلمون اليوم على أبواب مرحلة جديدة هي مرحلة ( التطبيق ) الذي يتطلع اليه المسلمون ومقاومة القوى الغازية والسيطرة .

وإن فشل العلمانيين على مدى عشرات السنين رغم وجود أسباب القوة والسيطرة ووسائل التوجيه ووجود مقايد السلطة في معظم المناطق في أيدي دعاتها هذا الفشل الواضح اليوم يزيد بآداب الإيمان بمفهوم الإسلام الأصيل كمخرج لهذه الأمة من من أزمتها ، ندليل واضح على أن هذه الأمة قادرة على دفع الجسم الغريب ، وأنها تستمد قوتها من قيمتها الأساسية ومن المحافظة على ذاتيتها وأنها تضمن في سبيل هذا على بكثير من المغريات المادية .

أننا نتطلع إلى الرؤية الإسلامية الشاملة كمخرج من الأزمة والاحتواء بعيدا عن المزاجية والاشطارية التي هي صفة الفكر الغربي : هذا المنزع الرباني الواسع الاطر الحالك هي الزمن القادر على العطاء في مختلف البيئات والمصادر ، هو وحده المليء والملاذ .

أن نقطة انطلاق هي أن يعرف المجتمع بأنتهائه إلى الإسلام وما يقتضيه هذا الانتهاء من التزام وسلوك .

نزيد الجيل الجديد المتحرر من الترف والربا والخمر والميسر ، القائم على حدود الله ، يحمل جلاله ويحرم حرامه ، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبناء الأخلاق الإسلامية والأراده الوردية القادره على التغيير .

أن هناك قوة إسلامية حقيقة اليوم : هي الثروة والطاقة والتقدير البشري من شأنها أن تغير مسيرة التاريخ الإنساني والعالمي خلال أقل من مائة عام فعلى المسلمين تأصيل وجهة هذه الثروة .

أن هناك صحو إسلامية حقيقة الآن واجهواته اهمنه الداخلي والخارجي رغبة في اجهاضها قبل أن تستوفى موعدها الحقيقي ، لابد من

حياتها . أن الغرب اليوم يجول بين عالم الإسلام وإمتلاك أرائه وإقامة مجتمعة وأستئناف حضارته ، لابد من إسلامة مناهج التعليم والثقافة والتسلية وتصحيح المناهج العلمية في مجال الأخلاق والتربيه والاجتماع الاقتصادي والسياسية .

وإذا كان التعليم لم يخرج عن نطاق المنهجية فهل الثقافة الإسلامية أن تكمل النقص ، وإذا كان المجتمع الإسلامي لم يخرج عن نطاق التبعيه فهل الأسرة المسلمة أن تبني أفرادها ؟

هذا وبالله التوفيق ۹

## كتاب في المخاطر عفنا بـ طرح الخصومة

عشرات المؤلفات والدراسات كتبت بأقلام أجنبية وعربية في تحليل ومراجعة (تاريخ مصر الإسلامية) منذ الحملة الفرنسية إلى نكسة ١٩٦٧ ولكن واحدا منها لم يصور حقيقة هذا الخطر الذي واجه الأمة الإسلامية منذ ذلك التاريخ ولا التحديات التي واجهت بلاد الإسلام نتيجة حملة نابليون الفرنسي ولا الاحتلال الانجليزي وما استتبع ذلك من تبعية سياسية وخضوع فكري وثقافي وغزو اجتماعي وسياسي كان له أبعد الأثر في فرض السيطرة الغربية في مجال الاقتصاد والصحافة والتعليم والمسرح وما كان لذلك كله من آثار تفريغ شباب المسلمين من عقيدتهم السمحاء واحتواهم داخل إطار من التبعية والسيطرة تحت اسم الحضارة والمعاصرة والحداثة والتقدم فنحن هنا في هذه الدراسة ولأول مرة نكشف وجهة الإسلام في هذه المخاطر التي ألمت بالوطن الإسلامي ومصر منذ الحملة الفرنسية إلى الاحتلال البريطاني إلى نكسة ١٩٦٧ التي أفقدت المسلمين القدس وجعلتها عرضة للخطر الداهم : خطر فقدان الذاتية الإسلامية على النحو الذي يكشف عن تفاصيله هذا الكتاب الذي يقدمه الاستاذ انور الجندي ضمن «موسوعته التاريخية الإسلامية» .

دار الأعراص